







# COMMENTARIUS

IN EVANGELIUM

# S. JOANNIS.

Præstita sunt quæ lege civili præscribuntur ut sua jura integra serventur auctori.

Class

Section

Book No.

Accession . o.

# COMMENTABLUS

IN EVANGELIUM

# S. JOANNIS

QUEM

# IN USUM PRÆLECTIONUM

SCRIPSIT

P. Josephus CORLUY, S. J.

in Collegio theologico Societatis Jesu Lovaniensi sacræ Scripturæ professor.

#### EDITIO ALTERA

AUCTA ET RETRACTATA.







EXCUDEBAT C. POELMAN, TYPOGRAPHUS ILLE EPISCOPI.

1880.

Ex Libris Rev.H.B.Geers.

## FACULTAS R. P. PROVINCIALIS.

Librum, cui titulus : « Commentarius in Evangelium S. Joannis », а Р. Josepho Corluy S. J. Presbytero conscriptum, et a tribus ejusdem Societatis theologis recognitum et approbatum, typis iterum mandari permittimus.

Bruxellis, 31 Decembris 1879.

J. JANSSENS, S. J.

Præp. Prov. Belg.

L. S.

# APPROBATIO ORDINARII.

Commentarium R. Patris Corluy S. J. in S. Joannem, mandato nostro examinatum, libenter approbamus, vel eo magis quod præcipua illius loca, in mediis occupationibus, legentes, cum animi voluptate sanam docti interpretis eruditionem recognoverimus.

Gandæ, 3 Julii 1878.

+ HENRIC. Episcop. Gandaven.

Denuo imprimatur.

Gandæ, 19 Febr. 1880.

+ HENR. Episc. Gand.

#### LECTORI BENEVOLO.

Quum anno præterito primum typis edidimus hunc Commentarium, sequentia duximus prænotanda, quæ et huic alteri editioni conveniunt:

- Publici juris facimus librum studio magis quam lectioni destinatum. Commentarium enim hunc fere sub ea forma, qua eum dudum auditoribus nostris autographice exaratum proposuimus, placuit Moderatoribus in aliorum etiam utilitatem typis vulgari.

In illo igitur res tractandas ita adornavimus, ut et præceptori spatium addendis explicationibus relinqueretur et auditoribus ea quæ indicata potius quam evoluta invenirent proprio labore penitius indagandi necessitas incumberet.

Hinc est etiam quod formam adoptavimus stricte didacticam, in qua, dicendi abundantia prorsus neglecta, concinnitati maxime servire voluimus, ut quod elegantiæ detraheretur accederet claritati. Docet enim experientia, libentius nos et facilius ad res dubias elucidandas eos libros adhibere in quibus ea quæ ad quæstiones solvendas juvent plene quidem sed et compendiose exponantur.

Reperiet præterea studiosus lector multas quæstiones, eruditorum controversiis agitatas, ita a nobis tractari, ut variarum opinionum argumenta et difficultates quasi in synoptica tabula proponantur. Hanc nimirum premendam perpetuo viam duximus, ut non solum quid sentiat auctor, lector discat; sed ut tales quæstiones integre habeat perspectas, illi opinioni pro se quisque adhæsurus quæ sibi magis probari videatur. Sunt enim humana ingenia ita attemperata, ut aliis alia argumenta magis vel minus arrideant.

Ultimum istud monendum habemus. Quum in Societate Jesu juvenum nostrorum profundiora studia pracipue circa res dogmaticas occupentur, in commentationibus hisce nostris rerum exponendarum momentum dogmaticum perpetuo præ oculis habuimus. Ideo multoties expositionem literæ evangelicæ excipit quod vocamus Scholion dogmaticum, in quo breviter indicamus quid pro dogmate catholico ex præmisso evangelii textu depromi valeat. Huc etiam faciunt SS. Patrum textus non pauci commentario inserti, qui et concionatoribus utiles esse possint.

In altera hac editione addita sunt Prolegomenis non pauca; commentarius hinc inde emendatus et auctus fuit. Textus syriaci propriis characteribus expressi sunt; literis hebraicis puncta vocalia, gracis vero vocabulis accentus adjecti fuerunt.

Faxit Deus ut, quod unum optamus, hwe opella nostra aliquid ad Ipsius gloriam, sacrarumque literarum studium promovendum conferat!

Scribebam Lovanii, die festo Evspectationis partus B. M. V., decimo octavo Decembris anno millesimo octingentesimo septuagesimo nono.

AUCTOR.

# INDEX RERUM.

# PROLEGOMENA.

|     |             |                                       |     |     |     |   |   |  |  | rag. |
|-----|-------------|---------------------------------------|-----|-----|-----|---|---|--|--|------|
|     | I.          | De authentia quarti evangelii         |     |     |     |   |   |  |  | 1    |
|     | II.         | De vita S. Joannis                    |     |     |     |   |   |  |  | 11   |
|     | III.        | De tempore et loco                    | ٠.  |     |     | , |   |  |  | 13   |
|     | IV.         | De scopo scribendi                    |     |     |     |   |   |  |  | 13   |
|     | V.          | De indole sermonum Jesu apud S.       | Joa | nne | em  |   |   |  |  | 15   |
|     | VI.         | De integritate evangelii S. Joannis   |     |     |     |   |   |  |  | 17   |
|     | VII.        | De historia literaria interpretationi | 8.  |     |     |   | - |  |  | 17   |
|     |             | COMMENTA                              | R   | IU  | rs. |   |   |  |  |      |
| C.  | APU         | JT 1.                                 |     |     |     |   |   |  |  |      |
|     | Arg         | gumentum                              |     |     |     |   |   |  |  | 20   |
|     | Disse       | ertatio prævia.                       |     |     |     |   |   |  |  |      |
|     | $D\epsilon$ | doctrina Verbi apud S. Joannem .      |     |     |     |   |   |  |  | 20   |
|     | Pr          | ologus (1-18)                         |     |     |     |   |   |  |  | 28   |
|     | APPE        | ENDIX.                                |     |     |     |   |   |  |  |      |
|     | Pa          | raphrasis exegetica Jo. I, 1-18       |     |     |     |   |   |  |  | 46   |
|     | Sсно        | LION DOGMATICUM                       |     |     |     |   |   |  |  | 47   |
|     | Te          | stimonia Joannis Baptistæ (19-34)     |     |     |     |   |   |  |  | 49   |
|     | Vo          | catio primorum discipulorum (35-51    | ) . |     |     |   |   |  |  | 53   |
| l F | <b>LPU</b>  | T II.                                 |     |     |     |   |   |  |  |      |
|     | Argu        | imentam                               |     |     |     |   |   |  |  | 59   |
|     | Nu          | ptiæ in Cana (1-11)                   |     |     |     |   |   |  |  | 59   |
|     | Ite         | r Jesu in Capharnaum (12)             |     |     |     |   |   |  |  | 65   |
|     | Eje         | ectio mercatorum e templo (13-17).    |     |     |     |   |   |  |  | 65   |
|     | Pra         | edictio resurrectionis (18-22)        |     |     |     |   | , |  |  | 68   |
|     | Chi         | risti gesta Jerosolymis (23-25)       |     |     |     |   |   |  |  | 69   |
| I.A | PU          | T III.                                |     |     |     |   |   |  |  |      |
|     | Argu        | mentam                                |     |     |     |   |   |  |  | 71   |
|     | Col         | loquium cum Nicodemo (1-5)            |     |     |     |   |   |  |  | 71   |
|     |             | tatio.                                |     |     |     |   |   |  |  |      |
|     | De          | sensu dogmatico Jo. III, 5            |     |     |     |   | , |  |  | 74   |
|     |             |                                       |     |     |     |   |   |  |  |      |

|                                        |  |  |   |  |  | rag. |
|----------------------------------------|--|--|---|--|--|------|
| Expositio textus (6-21).               |  |  |   |  |  | 77   |
| Appendix.                              |  |  |   |  |  |      |
| Paraphrasis exegetica Jo. III, 1-21    |  |  |   |  |  | 85   |
| SCHOLION DOGMATICUM                    |  |  |   |  |  | 87   |
| SCHOLION ASCETICUM                     |  |  |   |  |  | 88   |
| Invidia discipulorum Baptistæ (22-36)  |  |  |   |  |  | 88   |
| CAPUT IV.                              |  |  |   |  |  |      |
| Argumentum                             |  |  |   |  |  | 93   |
| Iter Jesu in Galilæam (1-4)            |  |  |   |  |  | 93   |
| Colloquium cum Samaritana (5-26) .     |  |  |   |  |  | 94   |
| Scholion dogmaticum                    |  |  |   |  |  | 99   |
| Colloquium cum discipulis (27-38)      |  |  |   |  |  | 100  |
| Christus apud Sichemitas (39-43).      |  |  |   |  |  | 102  |
| Sanatio filii reguli (43-54)           |  |  |   |  |  | 102  |
| CAPUT V.                               |  |  |   |  |  |      |
| Argumentum                             |  |  |   |  |  | 105  |
| Sanatio paralytici (1)                 |  |  |   |  |  | 105  |
| Dissertatio prævia.                    |  |  |   |  |  |      |
| Circa festum de quo Jo. V, 1           |  |  |   |  |  | 106  |
| Expositio textus (2.3)                 |  |  |   |  |  | 108  |
| Dissertatio.                           |  |  |   |  |  |      |
| De angelo piscinæ Bethsåidæ            |  |  |   |  |  | 109  |
| Expositio textus (4-8)                 |  |  |   |  |  | 113  |
| Disceptatio de violato sabbato (9-17). |  |  |   |  |  | 113  |
| Disceptatio de Christi persona (18-30) |  |  |   |  |  | 115  |
| Judæorum incredulitas (31-47).         |  |  | , |  |  | 124  |
| APPENDIX.                              |  |  |   |  |  |      |
| Paraphrasis exegetica Jo. V, 16-47     |  |  |   |  |  | 129  |
| Scholion dogmaticum                    |  |  |   |  |  | 132  |
| CAPUT VI.                              |  |  |   |  |  |      |
| Argumentum                             |  |  |   |  |  | 133  |
| Iter Jesu in Galilæam (1-4)            |  |  |   |  |  | 133  |
| Multiplicatio panum (5-15)             |  |  |   |  |  | 134  |
| Jesus super aquas ambulans (16-21).    |  |  |   |  |  | 135  |
| Conventus in synagoga Capharnaum       |  |  |   |  |  | 136  |
| Sermonis eucharistici pars prior (26   |  |  |   |  |  | 137  |
| Sermonis eucharistici pars altera (48- |  |  |   |  |  | 149  |
| Dissertatio.                           |  |  |   |  |  |      |
| De sensu dogmatico Jo. VI, 48-59 .     |  |  |   |  |  | 157  |

|                                              |   |   |   |  |  | rag. |
|----------------------------------------------|---|---|---|--|--|------|
| Expositio textus (57-60)                     |   |   |   |  |  | 164  |
| Effectus sermonis in discipulos (61-67).     |   |   |   |  |  | 165  |
| Effectus sermonis in apostolos (68-72)       |   |   |   |  |  | 169  |
| APPENDIX.                                    |   |   |   |  |  |      |
| Paraphrasis exegetica Jo. VI, 26-67          |   |   |   |  |  | 171  |
| SCHOLION DOGMATICUM                          |   |   |   |  |  | 174  |
| CAPUT VII.                                   |   |   |   |  |  |      |
| Argumentum                                   |   |   |   |  |  | 177  |
| Iter Jerosolymam ad Scenopegiam (1-3)        | , |   | , |  |  | 177  |
| Dissertatio.                                 |   |   |   |  |  |      |
| De fratribus Domini                          |   |   |   |  |  | 179  |
| Expositio textus (3-13).                     |   |   |   |  |  | 186  |
| Christus docens festivitate mediante (14-36) |   |   |   |  |  | 189  |
| Christus docens die festivo ultimo (37-44).  |   |   |   |  |  | 197  |
| Ministri et Nicodemus reprehensi (45-53).    |   |   |   |  |  | 201  |
| APPENDIX.                                    |   |   |   |  |  |      |
| Paraphrasis exegetica Jo. VII, 1-43.         | , |   |   |  |  | 202  |
| CAPUT VIII.                                  |   |   |   |  |  |      |
| Argumentum                                   |   |   |   |  |  | 206  |
| Dissertatio prævia.                          |   |   |   |  |  |      |
| De authentia Jo. VII, 53 VIII, 11.           |   |   |   |  |  | 206  |
| Absolutio mulieris adulteræ (1-11)           |   |   |   |  |  | 213  |
| Christi de seipso testimonium (12-20)        |   |   |   |  |  | 216  |
| Pharisæorum exprobrata perversitas (21-29)   |   |   |   |  |  | 220  |
| Pharisæi filii diaboli (30-50).              |   |   |   |  |  | 225  |
| Jesus Abrahamo major (51-59)                 |   |   |   |  |  | 231  |
| APPENDIX.                                    |   |   |   |  |  |      |
| Paraphrasis exegetica Jo. VIII, 12-58        | , |   |   |  |  | 233  |
| Scholion dogmaticum                          |   |   |   |  |  | 237  |
| SCHOLION ASCETICUM                           | , |   |   |  |  | 238  |
| CAPUT IX.                                    |   |   |   |  |  |      |
| Argumentum                                   |   |   |   |  |  | 239  |
| Sanatio cæci nati (1-7).                     |   | , |   |  |  | 239  |
| Prodigii effectus in turbam (8-12).          |   |   |   |  |  | 240  |
| Prodigii effectus in pharisæos (13-34)       |   |   |   |  |  | 241  |
| Jesus se cæco sanato revelat (35-38)         |   |   |   |  |  | 242  |
| Pharisæorum exprobrata duritia (39-41).      |   |   |   |  |  | 243  |
| SCHOLION ASCRITICITM                         |   |   |   |  |  | 214  |

|                                         |      |      |    |     |      |         |             |     |  | Pag. |
|-----------------------------------------|------|------|----|-----|------|---------|-------------|-----|--|------|
| CAPUT X.                                |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 108. |
| Argumentum                              | ٠    |      |    |     | ٠    | ۰       |             |     |  | 245  |
| Christus bonus pastor (1-18)            |      | ٠    |    |     |      |         |             |     |  | 245  |
| Variæ de Christo opiniones (19-21) .    |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 251  |
| Christus unum cum Patre (22-38).        |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 251  |
| Christi secessio trans Jordanem (39-4   | 2).  |      |    |     |      |         |             |     |  | 258  |
| APPENDIX.                               |      |      |    |     |      |         |             |     |  |      |
| Paraphrasis exegetica Jo. X, 7-38.      |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 259  |
| SCHOLION DOGMATICUM.                    |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 262  |
| CAPUT XI.                               |      |      |    |     |      |         |             |     |  |      |
| Argumentum                              |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 263  |
| Dissertatio prævia.                     |      |      |    |     |      |         |             |     |  |      |
| De tribus mulieribus, Magdalena, Pec    | cati | ·ice | et | 801 | rore | $L_{0}$ | <b>13</b> 0 | ıri |  | 263  |
| Expositio textus                        |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 279  |
| Nuncius ægrotantis Lazari (1-4)         |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 279  |
| Iter Christi Bethaniam (5-18)           |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 280  |
| Martha et Maria cum Jesu (19-32).       |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 282  |
| Suscitatio Lazari (33-44)               |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 284  |
| Prophetia Caiphæ (45-53).               |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 287  |
| Secessio Christi in Ephrem (54-56) .    |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 289  |
| Scholion dogmaticum                     |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 290  |
| CAPUT XII.                              |      |      |    |     |      |         |             |     |  |      |
| Argumentum                              |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 293  |
| Cœna Bethaniæ (1-8)                     |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 293  |
| De Lazaro necando cogitatur (9-11).     |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 295  |
| Christi triumphalis ingressus (12-19).  |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 296  |
| Gentiles apud Christum (20-22).         |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 297  |
| Christus passione glorificandus (23-33) | ) .  | ,    |    |     |      |         |             |     |  | 298  |
| Disceptatio cum turbis (34-36)          |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 303  |
| Populi prædicta incredulitas (37-43) .  |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 301  |
| Sermonis Christi conclusio (44-50)      |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 306  |
| SCHOLION DOGMATICUM                     |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 308  |
| Scholion asceticum                      |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 308  |
| CAPUT XIII.                             |      |      |    |     |      |         |             |     |  |      |
| Argumentum                              |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 310  |
| Dissertatio prævia.                     |      |      |    |     |      |         |             |     |  |      |
|                                         |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 310  |
| Lotio pedum (1-17)                      |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 323  |
| Declaratio proditoria (19 96)           |      |      |    |     |      |         |             |     |  | 398  |

|     |                                      |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | Pag.  |
|-----|--------------------------------------|------|-----|-----|-------|-----|-----|---|---|---|----|---|----|-------|
|     | Discessus Judæ (27-30)               |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 332 |
|     | Instans glorificatio Jesu (31, 32)   |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 333 |
|     | Mutua dilectio commendata (33-3      |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 334 |
|     | Petri prædicta negatio (36-38) .     |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 336 |
| S   | CHOLION ASCETICUM                    |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 337 |
|     | PUT XIV.                             |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    |       |
|     | Argumentum                           |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 338 |
|     | Quo vadat Jesus et qua via (1-6)     |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 338 |
|     | Filius in Patre videndus (7-11).     |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 343 |
|     | Discipulorum majora opera (12-14     | 4)   |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | . 345 |
|     | Promissio Spiritus sancti (15-17)    |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   | ٠, | . 347 |
|     | Jesus apostolos revisurus (18-20)    |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 351   |
|     | Patris et Filii in justis mansio (21 | -24  | )   |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 353   |
|     | Omnia docturus Spiritus sanctus      | (25  | . 2 | (6) |       |     |     | ٠ | ٠ |   |    |   |    | 355   |
|     | Pax data discipulis (27-31)          |      |     |     |       |     |     |   |   |   | ٠, |   |    | 356   |
| CA: | PUT XV.                              |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    |       |
|     | Argumentum                           |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 359   |
|     | Vitis et palmites (1-11)             |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 359   |
|     | Mutuæ dilectionis norma (12-17)      |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   | ۰  | 363   |
|     | Odium mundi in discipulos (18-25     | ) .  |     |     |       |     | n - | ٠ |   |   |    | 9 |    | 365   |
|     | Testimonium Spiritus sancti (26.     | 27). |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 367   |
| CAI | PUT XVI.                             |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    |       |
|     | Argumentum                           |      |     |     |       |     |     | ï |   |   |    |   |    | 369   |
|     | Persecutiones tolerandæ (14).        |      |     |     | ,     |     |     |   |   |   |    |   |    | 369   |
|     | Venturus Paraclitus abeunte Jesu     | (5-  | 7)  |     |       |     |     |   |   |   | ۰  |   |    | 370   |
|     | Arguendus mundus a S. Spiritu (8     | -11  | )   |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 372   |
|     | Filius a S. Spiritu clarificandus (1 | 2-1  | 5)  |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 374   |
| 1   | Modicum et iterum modicum (16-2      | 22). |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 378   |
| (   | Christi nomine Pater rogandus (23    | -28  | ) . |     |       |     |     |   |   |   |    | ٠ |    | 381   |
| ,   | Apostolorum fides quam instabilis    | (29  | 9-3 | 32) |       |     |     |   | Ł |   |    |   |    | 383   |
| (   | Christus victor mundi (33)           |      |     |     |       |     |     |   | ٠ | ٠ |    |   |    | 384   |
| Ap  | PENDIX.                              |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    |       |
| 1   | Paraphrasis exegetica Jo. XIII, 33   | _    | X   | VI  | [, 35 | 3 , |     | , |   |   |    |   |    | 384   |
| Sci | HOLION DOGMATICUM                    |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 392   |
| Sci | HOLION ASCETICUM                     |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 396   |
| AP  | UT XVII.                             |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    |       |
| A   | rgumentum                            |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 397   |
|     | Christi orațio pro seipso (1-5)      |      |     |     |       |     |     |   |   |   |    |   |    | 397   |

|    |                                             |  |  |  |  | 1 44. |
|----|---------------------------------------------|--|--|--|--|-------|
|    | Pro suis discipulis (6-19).                 |  |  |  |  | 405   |
|    | Pro credituris in se (20) .                 |  |  |  |  | 407   |
|    | Pro suis omnibus simul                      |  |  |  |  | 408   |
| A  | APPENDIX.                                   |  |  |  |  |       |
|    | Paraphrasis exegetica Jo. XVII .            |  |  |  |  | 411   |
| S  | SCHOLION DOGMATICUM                         |  |  |  |  | 413   |
| CA | PUT XVIII.                                  |  |  |  |  |       |
|    | Argumentum                                  |  |  |  |  | 415   |
|    | Jesus se tradit inimicis (1-7).             |  |  |  |  | 415   |
|    | Suos tuetur, Petrum corripit (8-11) .       |  |  |  |  | 417   |
|    | Jesus apud Annam (12-18)                    |  |  |  |  | 418   |
|    | Jesus apud Caipham (19-27).                 |  |  |  |  | 450   |
|    | Jesus Pilato sistitur (28-32)               |  |  |  |  | 454   |
|    | Prima apud Pilatum interrogatio (33-38)     |  |  |  |  | 456   |
|    | Jesus Barabbæ postponitur (39. 40) .        |  |  |  |  | 150   |
| GA | PUT XIX.                                    |  |  |  |  |       |
|    | Argumentum                                  |  |  |  |  | 4.30  |
|    | Jesus flagellatur et spinis coronatur (1-3) |  |  |  |  | 430   |
|    | Ecce homo (4-7)                             |  |  |  |  | 433   |
|    | Ultima interrogatio (8-12)                  |  |  |  |  | 434   |
|    | Mortis sententia (13-16) .                  |  |  |  |  | 436   |
|    | Crucifixio Jesu (16-18).                    |  |  |  |  | 440   |
| Γ  | Dissertatio.                                |  |  |  |  |       |
|    | De crucifixione Domini .                    |  |  |  |  | 441   |
|    | Crucis inscriptio (19-22) .                 |  |  |  |  | 447   |
|    | Partitio vestium (23, 24) .                 |  |  |  |  | 410   |
|    | Jesus matrem Joanni commendat (25-27)       |  |  |  |  | 450   |
|    |                                             |  |  |  |  | 425   |
|    | Jesu latus aperitur (31-37) .               |  |  |  |  | 4,23  |
|    | Jesus sepulchro reconditur (38-42)          |  |  |  |  | 4,53  |
| S  | CHOLION ASCETICUM .                         |  |  |  |  | 450   |
| CA | PUT XX.                                     |  |  |  |  |       |
|    | Argumentum                                  |  |  |  |  | 461   |
| I  | Dissertatio prævia.                         |  |  |  |  |       |
|    | De primis Christi resurrectionis nunciis    |  |  |  |  | 461   |
|    | Magdalena ad sepulchrum (1.2) .             |  |  |  |  | 400   |
|    | Discipuli ad sepulchrum (3-10).             |  |  |  |  | 467   |
|    | Jesus apparet Magdalenæ (11-18).            |  |  |  |  | 469   |
|    |                                             |  |  |  |  |       |

|                                         |   |  |  |   | Pag. |
|-----------------------------------------|---|--|--|---|------|
| Apparet apostolis absente Thoma (19-23) | , |  |  |   | 471  |
| Scholion dogmaticum                     |   |  |  |   | 474  |
| Thomæ incredulitas (24, 25).            |   |  |  |   | 476  |
| Apparitio præsente Thoma (26-29)        |   |  |  |   | 476  |
| Conclusio evangelistæ (30. 31)          |   |  |  |   | 478  |
| CAPUT XXI.                              |   |  |  |   |      |
| Argumentum ,                            |   |  |  |   | 479  |
| Quæstio prævia.                         |   |  |  |   |      |
| De authentia hujus capitis              | , |  |  | ٠ | 479  |
| Apparitio ad mare Tiberiadis (1-14)     |   |  |  |   | 480  |
| Petrus supremus pastor (15-17)          |   |  |  |   | 483  |
| SCHOLION DOGMATICUM                     |   |  |  |   | 486  |
| Petrus martyrio coronandus (18. 19).    |   |  |  |   | 488  |
| Quid de Joanne futurum (20-23)          |   |  |  |   | 490  |
| Epilogus (24. 25).                      |   |  |  |   | 491  |



# PROLEGOMENA.

## I. De authentia quarti evangelii.

Constans est Ecclesiæ traditio S. Joannem apostolum esse auctorem quarti evangelii. Id quidem seculo II negarunt Alogi (Epiphan. Hær. 51, 3), opus apostoli Cerintho inepte adscribentes: at solis rationibus dogmaticis in ea re ducebantur. Seculis autem XVIII et XIX plures rationalistæ quartum evangelium Joanni abjudicarunt. Inter eos agmen fere ducit Bretschneider (1).

Tres circumferuntur de ea re rationalistarum opiniones.

- 1. Quartum evangelium est Joannis quoad substantiam, licet ab ejus discipulis retractatum. Res gestæ in eo narratæ directæ sunt de Jesu traditiones; sermones tantum exprimunt modum quo auctor conceptus Jesu sibi fingebat (Ewald, Lücke, Weisse, Reuss).
- 2. Quartum evangelium non est Joannis, sed ei tributum ab aliquo ejus discipulo, circa annum 100. Sermones fere toti fictitii sunt; sed narrationes continent traditiones partim ad ipsum Joannem pertingentes (Weizsäcker, Renan).
- 3. Quartum evangelium nullatenus est Joannis. Nec sermones nec narrationes sunt historica. Opus est allegoricum anno fere 150 ortum, in quo auctor conatus est, non referre Christi vitam, sed ideam inculcare quam ipse de Christo conceperat (Baur, Volkmar, Hilgenfeld, Réville).

<sup>(1)</sup> In opere: Probabilia de evangelii et epistolarum Joannis apostoli indole et origine. Lipsiæ 1820.

Contra quos probatur authentia:

A) Argumentis externis.

1° Apud **PATRES APOSTOLICOS** indicia quædam prostant quibus putandi sint evangelium quartum cognovisse.

**Barnabas** (c. 5, 10): "Si enim non venisset in carne, quo" modo homines fuissent servati? "Cf. 1 Jo. 4, 2; 2 Jo. 7 et Jo. 1, 14. — c. 12. dicit Moysen fecisse serpentem typum Jesu, quod et Jo. 3, 14 reperitur.

Clemens Rom. (Epist. I de Virginitate (1) c. 6): "Joannes" quoque, is qui super pectus Domini nostri recubuit, quem "Dominus valde diligebat. "Cf. Jo. 21, 20. — Ibid. c. 8: "Quod nascitur ex carne, carnale est: et qui de terra est, "de terra loquitur. "Cf. Jo. 3, 6. 31. — Ibid. c. 13: "Itaque "precemur Dominum messis, ut emittat operarios in messem "suam ... operarios qui operentur non hunc cibum qui peri-"turus est, verum cibum illum qui permaneat in vitam æter-"nam. "Cf. Jo. 6, 27. — Et (Epist. II c. 15) de Samaritana: "Discipuli ejus advenerunt ... et mirati sunt quod cum mu-"liere esset et loqueretur Jesus. "Et de Magdalena: "Ipse" autem dixit illi: Noli me tangere: nondum enim ascendi "ad Patrem meum. "Cf. Jo. 4, 27; 20, 17. — Et c. 16: "Qui-"cumque ex Deo non est, non audit nos. "Cf. Jo. 8, 47.

Hermas (Pastor. Similit. 9, 12): "Porta Filius Dei est, qui "solus est accessus ad Deum. Aliter ergo nemo intrabit ad "eum nisi per Filium ejus." Cf. Jo. 10, 7, 9 et 14, 6.

Ignatius Martyr (Ad Philad. 7): « Spiritus non seducitur » quum sit a Deo. Novit enim unde veniat et quo vadat et » secreta coarguit. « οἶδεν γὰρ πόθεν ἔργεται καὶ ποῦ ὑπάγει. Cf. Jo. 3, 8. — Ad Rom. 8: « Panem Dei volo, quæ est caro Jesu » Christi . et potum volo sanguinem ejus. « Cf. Jo. 6, 33. 56. Epistola ad Diognetum frequenter Christum vocat τὸν λόγον. N. B. Patres apostolici non solent nominare auctores sacros

<sup>(1)</sup> Binas epistolas de Virginitate syriacas, quæ S. Clementi Romano tribuuntur, edidit et nova latina versione donavit cl. J. Th. Beelen, earumque authentiam validis argumentis vindicavit. Sancti Patris nostri Clementis Romani epistolæ binæ de Virginitate. Prolegom. Sect. II, p. XXI LXXXIX.

quorum proferunt testimonia, Hinc nil mirum quod et Joannis Paksaninomen in locis allatis tacent.

#### 2º Apud PATRES SECULI II.

Justinus Martyr. (Apol. I, 61): - In nomine enim Patris " universorum et Domini Dei, et Salvatoris nostri Jesu Christi " et Spiritus sancti id quod in aqua est tunc sibi lavacrum effi-" ciunt. Nam Christus dixit : Nisi renascamini, non intrabitis " in regnum cœlorum. Quod autem impossibile sit in ventres " matrum eos qui semel nati sunt introire, manifestum omni-- bus est. - αν μη αναγεννηθήτε, ού μη είσελθήτε είς την βασίλειαν τῶν ούρανῶν. ὅτι δὲ καὶ ἀδύνατον εἰς τὰς μήτρας τῶν τεκουσῶν τοὺς άπαξ γεννωμένους έμβηναι, σανερόν πασίν έστι. Hæc procul dubio desumpsit ex Jo. 3, 3, 4. — Vide etiam Apol. I, 16, ubi alludit ad Jo. 1, 13. — (Tryph. 88): "Homines ipsum (Joannem Baptis-" tam) Christum esse suspicati sunt. Apud quos ille clamavit : " Non sum Christus, sed vox clamantis : veniet fortior me... " Quæ sane desumpsit non e Synopticis, sed e Joanne, apud quem solum inducitur Baptista de se dicens : « sum vox clamantis. » Cf. Jo. 1, 20. 23; Matth. 3, 3 et Marc. 1, 1.

Tatianus, Justini auditor (Orat. adv. Græcos, p. 152) : " Et · hoc est ergo quod dictum est : Tenebræ lucem non compre-· hendunt .... Verbum quidem est lux Dei. · ή σχοτία τὸ φῶς οὐ καταλαμβάνει ... ὁ λόγος μέν έστι τὸ τοῦ θεοῦ φῶς. Cf. Jo. 1, 5. - Scripsit ille auctor librum de concordia quatuor evangeliorum, cui nomen posuit Diatessaron.

Theophylus Antiochenus (Ad Autolycum 2, 22): " Hæc nos · docent sacræ Literæ et omnes sancto Spiritu afflati, quorum - de numero Joannes dicit : In principio erat Verbum, et " Verbum erat apud Deum. " Cf. Jo. 1, 1.

Ignoti auctoris fragmentum Muratorii, seculi II: " Quarti " evangeliorum Joannes ex discipulis. " Testimonium est ecclesiæ romanæ.

Epistola ecclesia Viennensis (apud Euseb. H. E. 5, 1), citat Jo. 16, 2, tacito nomine.

Apollinaris, episcopus hierapolitanus (apud Migne. P. G. t. 5, p. 1298): "Decima quarta veri Paschatis Domini magnum sacrificium, pro agno Dei Filius, qui ... in sacro latere per" cussus est, qui ex latere suo duo fudit purgatoria, aquam et sanguinem. " Cf. Jo. 19, 33. 34.

Irenœus, qui in Galliam ex Asia venerat, discipulus Polycarpi, qui et ipse discipulus S. Joannis fuerat et obiit anno 202 (Hær. 3, 1): "Postea et Joannes discipulus Domini, qui et supra "pectus ejus recumbebat, et ipse edidit evangelium Ephesi Asiæ

- " commorans. " Et (Hær. 2, 22, 5): " Omnes seniores testan-
- tur qui in Asia apud Joannem discipulum Domini convene-
- " runt, idipsum tradidisse eis Joannem (Christum vixisse annos
- " fere quinquaginta) (1). Permansit autem cum eis usque ad Tra-
- " jani tempora (2). " Et (Hær. 3, 11, 1): " Sic inchoavit in ea
- « quæ est secundum evangelium doctrina : In principio erat

" Verbum ... "

Hujus Patris testimonium tanti est ponderis tantæque claritatis, ut vel solum sufficeret ad authentiam quarti evangelii vindicandam.

#### 3º Apud HÆRETICOS SECULI II.

Valentiniani, teste Irenæo (Hær. 3, 11, 7): -- eo quod est -- secundum Joannem (evangelio) plenissime utentes. --

Addere hic placet testimonium libri gnostici cui titulus πίστις σοφία, ignoti auctoris et incertæ ætatis, in quo undecim citationes vel evidentes allusiones ex evangelio S. Joannis reperiuntur, v. g. p. 8, Jo. 17, 14; p. 34, Jo. 15, 25; p. 51, Jo. 14, 3; p. 146, Jo. 12, 26; p. 233, Jo. 4, 10 etc. (3).

Ptolemaus, Valentini discipulus (ap. Epiphan. Hær. 33) :

- " Præterea mundum a se fabricatum asserit, et omnia per
- " ipsum facta, et sine ipso nihil esse factum. Quibus verbis
- " apostolus (ὁ απόστολος, Joannes utique) mendacissimorum ho-
- " minum minime solidam sapientiam refellit. " Cf. Jo. 1, 3.

Heracleon, alter Valentini discipulus (Migne, P. G. tom. 7, p. 1293) scripsit commentarium de evangelio Joannis, cujus fragmenta servavit nobis Origenes.

Theodotus, Valentinianus et ipse (Ecloge, c. 9): - Eliguntur

<sup>(1)</sup> Hæc erat Irenæi singularis persuasio.

<sup>(2)</sup> Trajanus regnavit ab anno 98 ad 117.

<sup>(3)</sup> Editio Petermanni.

" vero qui majore fide sunt præditi, ad quos ait : ... Pater " sancte, sanctifica eos in nomine tuo. " Cf. Jo. 17, 11. — Alibi citat Jo. 6, 52; 8, 56; 1, 1.

Basilides (Philosophumena 7, 22): "Et hoc est, inquit, quod "dictum est in evangeliis: Erat lux vera quæ illuminat "omnem hominem venientem in mundum?" — Et (ibid. 7, 27): "Suum autem cuique rei esse tempus, inquit, idoneus "testis Salvator est quum dixit: Nondum venit hora mea,..." Cf. Jo. 1, 9; 2, 4.

**Montanus** ex evangelio Joannis conceptum *Paracleti* desumpsisse dicendus est.

#### 4º Apud PATRES SECULI III.

Clemens Alex. (apud Euseb. H. E. 6, 14): "Joannes omnium "postremus ... ipse divino spiritu afflatus spirituale evange-lium .... conscripsit."

**Tertullianus** (Adv. Marcion. 4, 2): "Denique nobis fidem ex "apostolis Joannes et Matthæus insinuant; ex apostolicis Lucas "et Marcus instaurant."

Origenes (Comm. in Matth., apud Euseb. H. E. 6, 25), loquens de quatuor evangeliis quæ sola absque contradictione in ea quæ sub cœlo est Ecclesia accipiuntur, pergit : « quoniam primum « quidem Matthæi .... super omnia autem illud quod est secundum Joannem. « — Et, contra Celsum 1, 67, inducit Celsum dicentem Christo : Te provocaverunt in templo Judæi ut manifesto signo te Filium Dei declarares, quod ethnicus ille philosophus procul dubio in Jo. 2, 18 legerat.

**Recognitiones Clementinæ** (opus sec. III ineuntis, ab Origene Clementi Romano tributum) bis verba habent ex evangelio quarto desumpta, scilicet: lib. 2, 48, Jo. 5, 23; et lib. 6, 9, Jo, 3, 5.

Istius seculi Patrum omnium sententiam refert Eusebius (H. E. 3, 25), ubi ponit evangelium Joannis inter δμολογούμενα Novi Testamenti.

Conclusio. Ergo seculo jam II reperimus quartum evangelium ubique terrarum in Ecclesia sine ullo contradictionis vestigio ut opus S. Joannis receptum, et in usum universalem, etiam ab hæreticis, deductum. Sed hæc explicari nequeunt nisi fuerit scriptum seculo I ab ipso Joanne. Nam quum Joannes usque ad

finem seculi I superstes fuerit, et certe discipuli ejus seculo II plures viverent, evangelium spurium sub Joannis nomine prodire et absque contradictione ubique recipi omnino non potuit.

#### B) Argumentis internis.

- 1º In quarto evangelio Joannes seipsum auctorem non obscure insinuat. Ita a) 1, 35 duos dicit cum Baptista fuisse ejusdem discipulos: versiculo 40 unum ex eis nominat, Andream, alterum tacet. -b) 13, 23 rursum tacet nomen illius discipuli qui in cœna recubuit supra pectus Jesu. Sed et 21, 20. 24 traditur idem ille discipulus scripsisse narrationem evangelicam. Joannem autem in cœna supra pectus Domini recubuisse tota antiquitas clamat. — c) 19, 35 seipsum auctor manifeste prodit ut testem oculatum; at 19, 20 novimus ibi adfuisse - discipulum quem diligebat Jesus », Joannem. — d) 18, 15 et 20, 2 apparet ille qui emphatice vocatur ὁ ἀλλος μαθητής socius Petri individuus et 13, 24 cum Petro familiari modo agens; at 21, 20 ejusdem Petri peculiaris socius exhibetur - discipulus quem diligebat Jesus -, qui v. 24 hæc scripsisse dicitur. Accedit quod hæc Petri et Joannis specialis familiaritatis societas etiam ab aliis sacris scriptoribus innuitur, ut Luc. 22, 8; Act. 3, 1; 4, 13. 19; 8, 14. Addi possunt: Matth. 5, 37; 17, 1; 26, 37. — e) Pluribus in locis tam minuta refert ut nonnisi ei qui rebus gestis adfuerit potuerint innotescere; sed et dialogi Jesu non potuissent servari traditione orali, per quam auctor non apostolus eos accipere debuisset.
- **2º** Tanta est concipiendi et scribendi similitudo inter quartum evangelium et epistolam primam Joannis ut eumdem auctorem manifeste prodant. (Vide de Wette: *Lehrbuch* § 177 a). Hanc autem epistolam norunt *Papias* et *Polycarpus* discipuli S. Joannis, et ex ea citarunt. Cf. Euseb. H. E. 3, 39: "Papias" testimoniis ex priore Joannis epistola ... desumptis utitur. "et *Polycarp*. Ad Philipp. 7.

Est autem hæc epistola indubiæ authentiæ. Quæ nuper contra eam objecta fuere ipsi de Wette futilia apparent. Immo ideo a rationalistis rejicitur, quia epistolæ et quarti evangelii nequit non idem auctor admitti. (Vide Réville, in periodico: Revue des Deux Mondes, tom. 63, p. 105).

- **3º** Non minima etiam viget necessitudo inter quartum evangelium et Apocalypsim. At minus validum inde conficeretur argumentum ob contradictiones quas Apocalypsis auctoritas passa est, necnon ob discrimina non pauca quæ inter duos illos libros vigere objiciuntur.
- 4° Evangelium quartum plura refert minutatim et accurate quæ pertinent ad consuetudines Palæstinæ proprias vel ad rempublicam romanam in Syria dominantem. Ergo scriptorem prodit non Asianum origine, sed Judæum qui in Palæstina vixerit. Vide 2, 6; 3, 29; 4, 9, 20, 35; 5, 2; 7, 32, 35; 10, 1-5; 11, 18, 44, 55; 13, 26; 18, 3, 12; 11, 49 et 18, 13; 18, 31; 19, 13, 14, 19, 23, 31, 40.
- **5**° Stylus aramaizat; at græcitas purior est quam apud Synopticos, talis scilicet qualis congruit homini Hebræo qui diu in Asia inter Græcos egerit.

#### Objicitur.

(Præcipue a Bretschneider, Strauss, Baur, Schweizer, Lützelberger, etc.)

1º Ex silentio discipulorum S. Joannis. *Polycarpus*, *Ignatius* et *Papias* evangelium hoc ignorarunt. Ergo non habet Joannem auctorem.

Respondeo. Irenæus illud novit et ut joanneum accepit. Debuit autem accipere a Polycarpo magistro suo. Ergo et Polycarpus illud noverit oportet. Ipsius Polycarpi unum dumtaxat superest scriptum, epistola ad Philippenses. In ea quartum evangelium non commemorat; at id commemorare vel ex eo citare non debuit: agitur enim in illa epistola de depositione alicujus presbyteri Valentis et de exercitio virtutum christianarum. Potuisset quidem verbis Domini Jo. XIII commendare caritatem; at æquo jure potuisset ad eam virtutem exhortari ex epistola la Joannis, quod tamen non facit, quamvis ex ea citet unam sententiam, 1 Jo. 4, 3.

Ignatius Joannem non nominat at ex ejus evangelio citare merito creditur, ut supra ostendimus.

Papiæ fragmenta tantum supersunt servata ab Eusebio (H. E. 3, 39). Inter alia de Papia testatur : κέχρηται δ'ο αὐτὸς μαρτυρίαις ἀπὸ τῆς Ἰωάννου προτέρας ἐπιστολῆς. Ergo et quartum evange-

lium noverit oportet Papias, quippe quod ab eodem ac epistola esse auctore ex tanta rerum et verborum similitudine convincitur. Papiam quidem quarto evangelio usum esse Eusebius non dicit; at nil mirum: nam talia apud antiquos notare non solet nisi quoad libros de quorum authentia dubitari tunc posset (1).

— Accedit quod Papias opus suum τῶν λογίων κυριακῶν ἔξήγησιν potissimum ex traditione ore accepta composuisse videtur (Vide Euseb. 1. c.).

Instant 1°. a) Irenæus non nisi adolescens cum Polycarpo fuit; hinc seniorem potuit circa acceptam a Polycarpo joannei evangelii notitiam memoria fallere, præbendo ipsi pro Joanne apostolo, Joannem Presbyterum, magistrum Papiæ, ab eodem Papia vocatum τὸν τοῦ Κυρίου μαθητήν (Euseb. H. E. 3, 39). — Ceterum b) Irenæum non ex historicis documentis evangelium aliquod Joannis novisse vel ex eo patet, quod eodem ad hæreticos refellendos non utitur, sed traditione tantum eos convellit.

Respondeo. Ad a) Irenæus minutissima quæque suæ cum Polycarpo conversationis senex accurate commemorat, ut videre est in Epistola ad Florinum, apud Euseb. H. E. 5, 20: ergo non potuit eum circa rem tantam memoria fallere. Constat præterea nihil memoriam senioribus repræsentare fidelius quam quod adolescentes didicerint. Accedit quod ipsa ecclesia smyrnensis, in relatione de martyrio Polycarpi, hunc virum ἀποστολικὸν vocat (ap. Euseb. H. E. 4, 15). — Ad b) Hæretici quos aggreditur quatuor evangeliorum auctoritatem non recipiebant. Ergo frustra ex eis argumenta contra ipsos desumpsisset.

Instant 2. Totam de Joannis in Asia commoratione et actione fabulam evertit indoles epistolarum Ignatii Antiocheni. Ignatius enim, ... Smyrnæ cum Polycarpo versatur et ad vicinas ecclesias epistolas scribit, sed et ad ipsum Polycarpum et ad ecclesiam romanam, ut ecclesias contra hæreses judaizantium, docetarum, ... schismaticorum et contra inobedientiam præ-

<sup>(1)</sup> In prologo veteris codicis Reginæ Succiæ legitur Papias narrare evangelium Joannis ab hoc apostolo ipso tuisse datum ecclesiis. Vide Aberle, in Tübinger Quartalschrift, anno 1864, p. 1 sq. Sed ipse ille prologus dicit hoc reperiri in 5 libris Papiæ exotericis, qui apocryphi sunt.

moneat; meminit quidem Petri et Pauli in suis epistolis aliquibus, et sæpe ex Pauli epistolis sententias allegat; ... at ne syllabam quidem profert de nuper Ephesi defuncto et in tota Asia celebratissimo apostolo Joanne ... " (Lützelberger) (1).

Respondeo. Quamvis fatendum sit objectionem hanc non esse mere negativam, et talem esse epistolarum Ignatii indolem ut in eis provocatio aliqua ad S. Joannis auctoritatem exspectari possit, difficultas ex inexspectato Ignatii silentio non tamen ea est quæ prævalere possit contra auctorum antiquorum plurium disertissima et a se mutuo independentia testimonia, Irenæi, Polycratis ephesini episcopi, Clementis Alex. et Origenis.

Irenœus, uti supra, p. 4.\*

Polycrates, in epistola ad Victorem Papam (apud Euseb. H. E. 3, 31): "Sed et Joannes, qui supra pectus Domini recubuit, "qui factus est sacerdos laminam gestans et martyr et doctor; "ipse Ephesi conditus jacet."

Clemens Alex. (apud Euseb. H. E. 3, 23): "Ausculta, inquit,

- ·· fabulam (μῦθον), imo non fabulam, sed verissimam historiam
- $\cdot\cdot$  de Joanne apostolo nobis traditam et memoria servatam. Cum
- " enim, post tyranni obitum ex Patmo insula rediisset Ephe-" sum ... "

Origenes (apud Euseb. H. E. 3, 1): " Et Thomas quidem, uti " traditio retulit, Parthiam sortitus est; ... Joannes Asiam qui " apud eos (Asianos) commoratus, Ephesi diem obiit. "

2º (Schola tubingana). Auctor quarti evangelii vir est liberaliter satis et spiritualiter de christiana doctrina sentiens; Joannes vero, ut in epistolis Pauli et in actis apostolorum apparet, Judæus est, literæ Legis angustiis implicatus (Cf. Gal. 2, 2; Act. 15, 1. 5).

Respondeo. Minime probatur Judaizantes illos, de quibus Act. 15, 1-5, falsum suum zelum Legis ab illis tribus apostolis, Jacobo, Cepha et Joanne (Gal. 2, 2) accepisse. Quinimo decretum concilii jerosolymitani (Act. 15, 7-29) contrarium probat. Sed et Gal. 2, 9 apparent hi tres cum Paulo, Legis inimico ut volunt Tubingani, amice conversati fuisse.

<sup>(1)</sup> Die kirchliche Tradition über den Apostel Johannes. p. 42-67,

3º In controversia seculo II agitata de die Paschatis, quartodecimani, tenentes Christum cœnam ultimam egisse XIV Nisan, ut suam sententiam defenderent, duce Polycrate, provocabant ad traditionem apostolicam a S. Joanne acceptam. Sed quartum evangelium hujusmodi traditioni aperte contradicit, quippe quod cœnam ultimam ponit XIII Nisan et crucifixioni Christi XIV Nisan assignat. Cf. Jo. 13, 1, 29; 18, 28; 19, 14, 31. Ita Hilgenfeld (1).

Respondeo. Nego suppositum. Joannem, cum Synopticis, cœnam ultimam ponere XIV Nisan ostendetur in dissertatione prævia ad caput XIII.

4º Jo. 19, 35: Et qui vidit testimonium perhibuit... Qui modus scribendi de Joanne ostendit ipsum auctorem rebus gestis non adfuisse, sed a discipulo dilectionis accepisse quae tune narraret.

Respondeo. Gratis asseritur. Ipse auctor optime potest ita de se loqui. Solemne est historiæ scriptoribus de se loqui in tertia persona. Ita et Moyses in Pentateucho, et Matthæus in evangelio (Matth. 9, 9; 10, 3), et Julius Cæsar in commentariis, etc.

**5**° Apostolus *testis oculatus* plura rerum adjuncta accuratius et magis minutatim exposuisset.

**Respondeo.** αι Evangelista του άλλου μετιτίς non semper ut testem de visu inducit. — bι Plura omittit dedita opera que ad scopum suum non faciunt.

6° Jesus, quem depinxit quartum evangelium, valde diversus est a Jesu in prioribus evangeliis depicto. Hic arte dialectica, ambiguitate artificiosa, stylo mystico in loquendo, docendo, disputandove numquam utitur, sed summa potius simplicitate, perspicuitate et naturali quadam facundia; ille dialectice disputat, stylo mystico utitur, obscura profert etiam doctissimis fere impervia. — Hic maxime de moribus ordinandis agit; ille de dogmatibus, de rebus metaphysicis, de divina sua natura ac dignitate. Hic se Messiam esse nusquam publice annunciat, imo discipulis suis ne idipsum divulgent vetat; ille ubique Messias et esse vult et haberi etc. (Ita fere Bretschneider).

<sup>(1)</sup> Einleitung in das Neue Testament, Leipzig 1875, P. 711, 730 sq.

**Respondeo.** 1º Hæc discrimina non tanta sunt quanta hic urgentur. Cf. Matth. 22, 42 sq.; 22, 24 sq. — Matth. 11, 25-27; 16, 17. Luc. 9, 23. — Luc. 22, 35-38. — Jo. 14, 21-24; 13, 12-15. — Matth. 26, 64; 10, 40, et loca plurima ubi Deum dicit Patrem suum.

2º Discrimina explicantur ex diversitate a) locorum et personarum. Apud Synopticos Jesus fere semper agit in oppidis Galilææ et cum turba populi rudi et inculta; apud Joannem Jerosolymis docet in templo et disputat cum legisperitis et primoribus Judæorum. — b) scopi scriptorum. Synoptici magis videntur intendere ut Jesus appareat tamquam Dei legatus a prophetis promissus, pertransiens benefaciendo et docendo homines omnimodam morum rectitudinem; Joannes, grassantibus hæreticorum erroribus, totus in eo est ut Jesu divinam naturam eiusque in animis supernaturalem influxum inculcet. c) indolis scriptorum. Synoptici, homines ad actionem magis quam ad contemplationem inclinati, ea Christi effata potius observarunt et memoriæ mandarunt et Ecclesiæ communicanda duxerunt quæ ad informandos mores conferrent; Joannes, qui recubuit in sinu Jesu, contemplationi rerum supernarum magis procul dubio addictus, sermones Christi dogmaticos ac mysticos et attentius audierit, et majori cura mente memoriaque custodierit, et opportuno tempore ad salutem Ecclesiæ in medium protulerit.

#### II. De vita S. Joannis.

Joannes natus est Bethsaidæ Galilææ, ut apparet ex Marc. 1, 16-19, ubi leguntur a Jesu simul vocati quatuor. Eorum duo, Simon et Andreas, erant e Bethsaida (Jo. 1, 44); ergo et duo alii, Jacobus et Joannes inde fuisse credendi sunt. Patrem habuit Zebedæum, matrem Salome (Matth. 4, 21; 27, 56; Marc. 15, 40; 16, 1). Hæc legitur Jesu morienti adfuisse et sepultum ungere voluisse: unde et eum redivivum vidisse concluditur (Matth. 28, 9). — Piscator erat Joannes sicut et Zebedæus pater ejus, non tamen conditione egenus, ut aliqui e Chrysostomo eruere voluerunt immerito. Nam: a) juxta Marc. 1, 20, Zebedæus

habebat mercenarios. — b) Salome Jesum in Galilæa prædicantem sequebatur, facultatibus suis eum sustentans (Matth. 27, 55. Cf. Luc. 8, 3). — c) Erat notus Pontifici δ ἄλλος μαθητής (Jo. 18, 15).

Videtur fuisse discipulus Joannis Baptistæ, ut innuitur Jo. 1, 35-40, ubi alterum nominat, Andream, alterius nomen, utique modestiæ causa, tacet. Consonat traditio Patrum. — Juxta perpetuam Patrum traditionem virgo permansit. Ita, præter Patres seculi III, S. Clemens Rom. (Epistola I de Virginitate c. 6), ubi hæc habet : « Joannes quoque, is qui super pectus Domini » nostri recubuit, quem Dominus valde diligebat, is quoque » virgo fuit. « Sed et πίστις σοφία (p. 231) : « Maria Magdalena » et Joannes παρθένος erunt præstantissimi inter meos μαθητὰς » omnes. « Ipse et frater Jacobus a Domino vocati sunt Boanerges ( ជ្ញា : filii tonitrui). Non improbabilis conjectura est, ita eos fuisse vocatos ob indolem contradictionis impatientem. Vide Luc. 9, 54 et Marc. 9, 37.

Præter alia quæ de eo in evangeliis referuntur nulli quæstioni obnoxia, post ascensionem Domini aliquandiu Jerosolvmis mansit, prædicavit et persecutionem passus est, ut constat ex Actis et epistola ad Galatas 2, 9. Post mortem Stephani neophytis samaritanis Spiritum sanctum dedit. Si fides est Nicephoro (Hist. Eccl. 2, 42), Jerosolymis commoratus est saltem usque ad obitum B. Virginis, Inde profectus Asiam minorem evangelizavit, et post martyrium S. Pauli stabilem sedem Ephesi posuit. Ita Origenes, apud Euseb. H. E. 3, 1; Clem. Alex., apud Euseb. H. E. 3, 23; Irenæus. Hær. 3, 1; Hieron. De vir. illust. 9. - Epheso sub Domitiano Romam deductus et in ferventis olei dolium missus, ex eo illæsus evasit, et in insulam Patmos relegatus est. Id narrat Tertullianus (De Præscript, 36), et juxta eum S. Hieronymus (Adv. Jovin, I, 14 et in Matth. 20, 33), allegans historias ecclesiasticas sui temporis. Cf. Apoc. 1, 9. — Ineunte regno Nervæ Joannes exilio liberatus rediit Ephesum, ibique fere centenarius obiit sexagesimo octavo post passionem Domini anno, id est, 101 (Hieron. 1. c.).

Præter evangelium scripsit apocalypsim in insula Patmo, et canonicas epistolas tres. Harum prima ad evangelium respicit, ubi dicit: Quod fuit ab initio, quod audivimus, quod vidimus oculis nostris, ... et manus nostræ contrectaverunt de verbo vitæ .... annunciamus vobis (1 Jo. 1, 1-3). Quæ utique non in epistola illa, sed in evangelio suo Joannes annunciat. Forte fuit hæc epistola velut introductio exhortatoria ad evangelium, cujus cum apographis mitteretur ad ecclesias.

#### III. De tempore et loco.

Testimoniis veterum docemur S. Joannem scripsisse evangelium post apocalypsim, et quidem Ephesi. Scripsit itaque in ultima senectute et grassantibus jam hæresibus pluribus. Cf. Euseh. H. E. 6, 14: 3, 24: Epiph. Hær. 51, 12: μετὰ ἔτη ἐννενὰκοντα τῆς ἑαυτοῦ ζωῆς, μετὰ τὴν αὐτοῦ ἀπὸ Πάτμου ἐπάνοδον. Iren. Hær. 3, 1 vide supra, p. 4 (1). — Aliqui putarunt Joannem scripsisse ante ruinam Jerusalem, quia dicit (Jo. 5, 2): est autem Jerosolymis probatica piscina. Sed præterquam quod lectio ἐστι non est omnino certa, poterat hæc piscina ruinæ urbis fuisse superstes. — Dein retorqueo. Jo. 18, 1: 19, 41: 11, 18. — In versione syriaca ponitur erat () () () () ()

# IV. De scopo scribendi.

Scopus scribendi triplex fuit: 1. Asserere Christi divinitatem et veram incarnationem, et vitam supernaturalem nobis per fidem in ipsum consequendam; 2. impugnare falsa gnosticorum dogmata; 3. supplere nonnulla a prioribus evangelistis omissa, præcipue ex iis quæ Christus duobus primis vitæ publicæ annis egerat.

**Probatur.** Ex Jo. 20, 31 : Hæc autem scripta sunt, ut credatis quia Jesus est Christus Filius Dei. (δ Χριστὸς δ υίὸς τοῦ θεοῦ), et ut credentes, vitam habeatis in nomine ejus.

<sup>(1)</sup> Pseudo Hippolytus (De XII Apostolis) tradit evangelium S. Joannis scriptum fuisse in insula Patmo.

Iren. (Hær. 3, 11, 1): "Joannes volens per evangelii annun-" ciationem auferre eum qui a Cerintho inseminatus erat homi-

" nibus errorem, et multo prius ab his qui dicuntur Nicolaitæ ...

" sic inchoavit evangelium... "

Hieron. (Prol. in Matth.) - Joannes quum esset in Asia, et - jam tunc hæreticorum semina pullularent, Cerinthi et Ebionis

et ceterorum qui negant Christum in carne venisse,... coactus

est ab omnibus tunc pene Asiæ episcopis et multarum eccle-

" siarum legationibus de divinitate Salvatoris altius scribere.

Ctem. Alex. (ap. Euseb. H. E. 3, 24): " Perlatis jam in omnium

" ipsiusque adeo Joannis notitiam supradictis tribus evangeliis,

" approbasse ea Joannes et veritatem scriptorum suo testimo-

"nio confirmasse dicitur: solam vero narrationem earum re-

" rum quas Christus circa prædicationis initium gesserat desi-

" derasse. " et (H. E. 6, 14): " Joannem autem ultimum, quum

" perspiceret corporalia (vitæ Christi) in evangeliis exposita

" fuisse, excitatum a familiaribus, Spiritu divinitus afflatum.

" spirituale fecisse evangelium. "

*Epiphan.* Hær. 69, 23.

De hæreticis quos S. Joannes impugnat vide 1 Tim. 4, 1-11; Act. 20, 29; 1 Jo. 2, 18; Apoc. 2, 6, 15.

Est ergo quartum evangelium opus multo magis dogmaticodidacticum quam historicum. Omnia ad primum præcipue supradictum scopum ab auctore magna sollicitudine diriguntur,
ita ut ibi resideat vinculum internum quo liber non ut congeries quædam rerum et sermonum, sed ut verum artificium, uno
consilio elaboratum appareat. Idipsum plurimis in decursu commentarii allatis exemplis manifestum fiet. Et ut jam quædam
in genere indicemus, ex scopo auctoris intelligitur, cur vix aliquid referat de iis quæ egit Jesus in Galilæa, ubi tertio anno
præcipue fuit; cur e miraculis Christi ea potissimum narret quæ
divinitatem clarius arguant; cur dicta Jesu dogmatica potius
quam moralia exponat; cur parabolas non habeat, quæ ad moralia pertinent præcipue, quamvis allegoria de bono pastore
Jo. 10, 1 sq. parabolas imitetur. — Sic multæ rationalistarum
difficultates præoccupantur.

# V. De indole sermonum Jesu apud S. Joannem.

1º Evangelium S. Joannis id proprium habet quod longiores Christi sermones ejus partem præcipuam constituant, quorum hæc fere summa est, ut Christi duplicem in unitate personæ naturam, vitæque supernaturalis ex eo per fidem et dilectionem hauriendæ necessitatem manifestent.

2º Magna evangelistæ sollicitudo in servando ordine locorum et temporum minime sinit dubitare sermones illos iis in adjunctis rerum, locorum et personarum revera fuisse prolatos quibus in quarto evangelio vestiti exhibentur.

3º Sed quæri ulterius potest utrum evangelista retulerit sermones Jesu iisdem omnino verbis quibus ex ore Magistri prodierint, an vero eorum generalem tantum sensum sive compendium tradiderit.

Respondendum videtur, in hac re distinguendum esse inter eas propositiones que quasi capita doctrine apparent et eas quæ magis ad horum capitum evolutionem pertinent. Illas ad verbum referri admittendum putamus (v. g. 3, 3, 5; 4, 24; 5, 31; 6, 48. 52 etc.; 8, 12; 10, 30; 11, 25; 14, 6 etc.); horum vero compendiosam tantum relationem tradi ex sequentibus argumentis ostenditur: a) S. Joannes non potuisset tot ac tantos Magistri sermones, adeo præsertim inter se similes, per tot annos memoria retinere: eum autem ea colloquia, quando proferebantur, scripto consignasse a moribus apostolorum abhorret; neque memoriæ defectum supplevisse quoad singula vocabula divinam inspirationem credi debet, quum communis sententia teneat inspirationem conceptus guidem sacris scriptoribus suppeditare, non vero semper singularia verba quibus conceptus enuncientur. - b) Apud Synopticos eadem Christi verba, iisdem in adjunctis semel prolata, aliter atque aliter referuntur (qualia sunt verba institutionis sanctæ Eucharistiæ). Ergo neque apud S. Joannem major est verbalis concordia requirenda. c) Aliquorum sermonum adjuncta supponunt colloquia multo prolixiora quam quæ evangelista exhibeat. Ita non est censendus Nicodemus nocte venisse ad Christum ut ab eo summas veritates doceretur, et abiisse post duo vel tria temporis momenta quibus potuerint enunciari Jo. 3, 1-21. Idem dic de 7, 38. 39, ubi ipse evangelista insinuat se sermonis argumentum dumtaxat in medium proferre. -d Ratio scribendi S. Joannis in sermonibus Jesu et in sua epistola prima adeo concordat, ut vel discipulus modum loquendi Magistri sui sibi omnino proprium fecerit, vel Magistri sermones suo proprio modo expresserit. Hoc alterum et in se est probabilius et confirmatur ex dicendi similitudine inter evangelistam et Joannem Baptistam iis in locis ubi Præcursor loquens inducitur. Cf. 3, 31-36 et 3, 11. 15. 18, etc. -e In sermonibus prout ab evangelista referuntur nexus idearum aliquando adeo remissus est ut prodat in Christi verbis hiatum, a narratore non impletum. Ita v. g. 13, 20; 14, 12.

4º Si res prædicto modo concipitur, illico ruit objectio rationalistarum: sermones illos adeo prolixos procul dubio esse confictos, quippe quos nulla hominis memoria potuisset per tot annos conservare. Eo enim modo quo diximus, optime potuerunt menti discipuli Christo addictissimi inhærere capita sermonum et quædam singularia eloquia Magistri, eo magis quod et juvenis ea audierat et ea procul dubio ordinaria multorum annorum prædicatione frequentarat. Accedit tamquam orthodoxis acceptissimum argumentum, menti apostoli præsens auxilium Spiritus veritatis, ipsi in memoriam revocantis quæ a Christo dicta audierat.

 $5^{\circ}$  Nec minus falsa apparet objectio Tubingensium, auctorem quarti evangelii nobis non præbuisse gesta et dicta Christi tamquam historica, sed tamquam exprimentia ideam quam ipse de Christo concepisset. Nam a) huic hypothesi plane adversatur quod evangelista quædam acta et dicta a Jesu narret quæ asserat a discipulis, adeoque a se etiam, non fuisse, quum fierent, intellecta. Talia sunt 2, 19-22; 11, 11-13; 12, 14-16; 13, 27-29. — b) 19, 35 se et vidisse, et secundum quod vidit testari, instanter affirmat. Hinc desumitur solida ratio non supponendi apud eum intentionem in aliis sui evangelii locis ideas in facta transmutandi.

Fuit ergo evangelistæ vera intentio referendi vel historica

facta vel putida mendacia. Hoc in candido evangelista supponere mens sobria refugit; restat ergo ut alterum admittatur. — Vide Lücke, op. cit. t. I, p. 174-246.

# VI. De integritate evangelii S. Joannis.

Contendunt patroni aliqui « sublimioris criticæ « Germanorum quartum evangelium non esse manus unius fœtum : conflatum vero ex libro quodam didactico, in quo sermones Christi tantum relati exstarent, cuique postea ab alio auctore narratio rerum gestarum fuerit inserta.

**Rationes.** a) Sermones fere totum librum replent. — b) Tanta est sermonum similitudo ut tamquam variarum rerum gestarum adjuncta haberi nequeant (Ita præcipue Weisse et Schenkel).

Respondeo. 1° De tali duplici fonte nullum in traditione vestigium exstat. — 2° Ad a) Verum quidem est 17 priora capita sermonibus fere constare; at rerum a Christo gestarum narratio efficit evangelii partem veluti fundamentalem. Res gestæ chronologico ordine narrantur et ex eis sermones sponte fluunt eisque superstruuntur. Exemplo sit cap. IV. — Ad b) Similitudo hæc vera est, sed explicatur ex peculiari scopo Joannis ostendendi divinitatem Christi. Explicatur etiam ex loco ubi sermones habiti sunt, qui fere semper idem est, templi atrium; et ex auditoribus Christi, qui fere semper sunt scribæ et pharisæi.

Nota. Præterea ut interpolata traducuntur: 1) Jo. 5, 4 de angelo piscinæ Bethsaidæ. — 2) Jo. 7, 53-8, 11 de muliere adultera. — 3) Jo. 21. De quorum locorum authentia dicetur in decursu commentarii.

# VII. De historia literaria interpretationis.

Evangelium S. Joannis data opera interpretati sunt:

A) Antiquo evo. (Sec. III) HERACLEON gnosticus et Valentini discipulus. Fragmenta servantur in operibus Clem. Alex. et Origenis. Evangelium ad placita sua corrupit. — ORIGENES. Ex

32 libris remanent 9 ab Huetio et de la Rue editi. Habentur in eis quædam doctrinæ catholicæ opposita, quæ forte tribuenda sunt hæreticis qui Origenis opera depravarunt. — (Sec. IV) s. dionysius alex. et theodorus heracleensis. Fragmenta utriusque edita a Cordero. — (Sec. V) s. augustinus scripsit tractatus 124 in Joannem. Præterea plura de evangeliis habet in sermonibus de verbis Domini et de tempore. Magis ascetica quam ad literam exegetica. — s. Joannes Chrysost. scripsit homilias 87 in Joannem. Concionatorem in iis magis quam interpretem agit. Hinc plura loca non attingit. — theodorus mopsuestenus. Fragmenta edita a Maï. Non orthodoxus, pelagianismum olet. — nonnus panoplitanus versibus heroicis S. Joannem bene exposuit. — s. cyrillus alex. Ex ejus expositione in Joannem quædam perierunt. Præsertim in re dogmatica versatur contra arianos et sabellianos.

- B) Medio &vo. v. Beda. S. Augustini abbreviator. Alcuinus. Rupertus tuitiensis. theophylactus, S. Chrysostomi abbreviator. euthymius zigabenus, concinnus sed solidus. Œcumenius Patres fere exscribit. s. thomas aquinas in Catena. Multo præstantior est ejus expositio in evangelium Joannis, quæ theologica scientia referta est. s. bonaventura.
- C) Recentiori evo. Lucas brugensis, optimus. Jansenius GANDAV. in Concordia. -- Toletus, omnium fere præstantissimus. — MALDONATUS, eximius in tractandis quæstionibus polemicis. — RIBERA. — BARRADIUS, pro concionatoribus præcipue exponens. — CALMET, prædictis inferior. — A LAPIDE multa habet, sed non sat critice explicat. - SALMERON. Commentarius in evangelicam historiam. t. 8 et 10. - BOSSUET, in opere : Méditations sur l'Évangile, præclare disserit de sermone eucharistico capitis VI Joannis et de sermone Christi in cœna. — NATALIS ALEXANDER, duplicem sensum, literalem et moralem, sedulo scrutans. - CONTZEN. - EMM. SA, multorum interpretationes exhibens. -- TIRINUS, bonus sed concinnus valde. — SILVERIA, Patrum citationibus insignis. — ZIDRON DE AZEVEDO. — FERUS, concionatorio modo exponens. — MAUDUIT analysim evangeliorum confecit. — B. LAMY Harmoniam habet celeberrimam. - CALVINUS, BEZA et BUCER, QUORUM interpre-

tationes exhibet *Synopsis criticorum Poli*. — LAMPE (protestans) minima quæque erudite examinans.

D) Recentissimo avo. Versiones N. T. adnotatæ a martini, allioli, reischl, kenrick et beelen, — liènard, Duacenus, commendabilis. — bisping, cujus commentarius sobrius, eruditus et critice factus. — klee, nimis tenuis. — adalb. maier, bonus sed in aliquibus æquo audacior. — patrizi, brevis sed accuratus; complendus per magnum ipsius opus in evangelia. — grimm. Einheit der Evangelien. Opus optimum. — klofutar, brevis, sed modernæ exegeseos peritus. — crampon. Les quatre Évangiles. Nitidus et doctus. — hengstenberg (protestans) in plerisque accuratus, in aliquibus locis sectæ suæ erroribus abreptus. — tholuck (protestans). — ebrard, in collectione protestantica Olshausen, utilis qui consulatur. — Inter rationalistas: Lücke multæ eruditionis interpres. — h. meier. — kuinoel. — de wette, in Evangelisches Handbuch. — bruno bauer, systemati mythico penitus addictus. — godet.

# COMMENTARIUS.

# CAPUT I.

Argumentum. Prologus. Descriptio dogmatica personæ Jesu Christi, sub nomine Verbi, Æternitas, personalitas, divinitas; relatio ad creaturas, ad hominem; salvifica incarnatio (V. 1-18). — Testimonia Joannis Baptistæ de Christo (19-34). — Primi discipuli Jesu (35-51).

## DISSERTATIO PRÆVIA.

### De doctrina Verbi apud S. Joannem.

VERBUM, δ λόγος. Hoc vocabulo solus Joannes inter omnes N. T. scriptores personam Jesu Christi designat (1). Et quidem hoc capite, et in epistola prima (1 Jo. 1, 1) et in Apocalypsi (19, 13). Cf. Jo. 1, 14, 15-17; ex quibus patet Verbum et Jesum Christum unam esse personam.

## Quæritur 1º quæ sint apud S. Joannem attributa Verbi.

- R. a) Personalitas: dicitur enim esse apud Deum; per illud facta omnia; venisse in propria; potestatem dedisse filios Dei fieri; habitasse in nobis; deinde identificatur (v. 17) cum Jesu qui sane persona est.
  - b) Eternitas: erat enim in principio. (Vide infra).
  - c) Distinctio a persona τοῦ θεοῦ (Patris) apud quem est.
  - d) Divinitas, ac proin consubstantialitas cum Patre: θεὸς τ΄γ.

<sup>(1)</sup> Dicimus : solus Joannes, juxta opinionem communem interpretum, quamquam nobis probabilius videtur, apud S. Paulum in epistola ad Hebræos (4, 12), δ λόγος τοῦ θεοῦ esse Dei Verbum hypostaticum.

- e) Potentia creatrix universorum (v. 3) a Patre accepta : อี! สมังจั.
  - f) Vita et lux hominum (v. 4).
  - g) Filiatio divina unigena (v. 14).

## Quæritur 2º unde S. Joannes hanc doctrinam acceperit.

R. Inter rationalistas alii volunt doctrinam de Verbo primitus Platoni deberi, a cujus discipulis in scholam alexandrinam fuerit invecta, ibique a Philone, Plotino aliisque expolita, unde eam Joannes hauserit. Alii volunt Joannem doctrinam de Verbo ex Veteri Testamento accepisse; nomen tamen a schola alexandrina venire, ejusdemque dogmata nonnullum in dogma joanneum influxum habuisse. Contra quos dicimus:

### A) Doctrina S. Joannis de Verbo non est Platonis.

Probatur. Plato Deum vocat Patrem; at filius ejus non est Logos, sed mundus, seu anima mundi quæ ei est ὁ θεὸς ἐσόμενος. — Sæpe Plato loquitur de λόγω τοῦ θεοῦ, sed semper sensu rationis seu reflectendi et discernendi facultatis, qualis et in homine λόγος habetur : nusquam λόγος exhibet ut personam seu hypostasim a Deo distinctam vel ut rerum causam efficientem (1), τον λόγον θεοῦ habet ut rerum causam mere directivam, ut est in homine ratio causa directiva actuum deliberatorum. Si λόγον personalem demiurgum admisisset, illum sane inducere debuisset in Timeeo, in quo dialogo omnium rerum productionem longe lateque exponit. Ibi autem ne verbulo quidem eam doctrinam innuit. Sed neque eam habet in celebrato loco De Republ. 7. ubi dicit : - ideam Summi Boni (2) causam (αἰτίαν) omnium quæ recta et pulchra sunt, quum in ordine visibili lucem creaverit et lucis auctorem ... in ordine vero intelligibili ipsam principatum tenere, veritatem et rationem (Nouv) producere. - Ibi enim ipse Plato lucis auctorem dicit solem

<sup>(1)</sup> Ne in Epinomide quidem (ap. Euseb. Præp, evang. XI, 16), ubi dicitur quidem ὁ λόγος mundi creator, adeoque ut hypostasis exhibetur, at minime apparet hæc hypostasis distincta a Deo Summo. — Præterquam quod opus istud passim ut spurium habetur. — Videsis T. H. Martin. Études sur le Timée.

<sup>(2)</sup> Ideam Summi Boni, juxta Platonem, existere extra Deum volunt alii, alii cum Deo identificari. Res est valde obscura.

nostrum; Novy vero idem dicit ac veritatem (Phileb. p. 65, 6), ac proin attributum Dei impersonale.

B) Doctrina S. Joannis de Verbo non est a Philone derivata. Probatur. Philo sexcenties agit de Logo Dei. Quid autem omnino teneat obscurum est satis. Hæc probabilius : Ab æterno Deus secum habet scientiam suam, cum qua rerum omnium pater tamquam cum matre spiritualiter congressus genuit Verbum suum, infra quod est Dei creativa potentia quæ a Moyse in Genesi Deus vocatur. Est autem Verbum imago Dei Summi, quo hic tamquam instrumento mundum condidit; superius universo mundo, antiquius creaturis omnibus; universi creator et rector; apud Deum Summum manens, et tamen simul in mundo præstans quod anima humana præstat in corpore. - Unde videtur admittere Verbum esse animam mundi. — Verbum est Dei Summi filius primogenitus; mundus ejusdem Dei filius junior. Ad Verbi imaginem factus est homo, non tamen factus per ipsum Verbum, sed per angelos. Verbum nobis est apud Deum patronus et advocatus, totius universi summus sacerdos et domus Dei. Verbum medium est Deum inter et creaturas, non ingenitum, sed nec genitum sicut nos. Pater est fons (πηγή) Verbi, a quo rursus procedit bonitas. Verbum idem est ac sapientia Dei.

Hinc 1° dubitari vix potest Philonem habuisse τὸν λόγον ut hypostasim distinctam a Patre. — 2° Pluribus in locis ei tribuit quæ divinitati sunt propria; sed et multa de Verbo prædicat quæ inferioritatem naturæ respectu Dei Summi involvunt. Vocat Verbum θεὸν δεύτερον, sed et δυνάμεις seu attributa Dei θεούς dici vult; ὁ θεός (cum articulo) soli Deo Summo, τῷ ὄντι, reservat. Dicit hominem factum ad imaginem Verbi, quum creatura nequeat ad ipsius Dei Summi imaginem fieri. — Deum Summum esse omnino invisibilem, Verbum autem patriarchis apparuisse. Verbum dicit eos imitari debere qui nondum digni sunt ut filii Dei dicantur (1). Ergo Philo Verbi cum Patre consubstantiali-

<sup>(1)</sup> De quibus omnibus respective vide opera Philonis, in editione Mangeiana. I, p. 6; I, p. 277, 437; I, p. 308; I, p. 47; I, p. 121, 560; I, p. 145, 298; I, p. 330, 562; I, p. 501; I, p. 658; I, p. 128; I, p. 445; II, p. 496; I, p. 655. Præterea vide Euseb. Præp. evang. 7, 13.

tatem admisisse non videtur (1). — 3° Philoni Verbum non est rerum creator ex nihilo, quum materiam admittat æternam. — 4° Quidquid veri est in doctrina Philonis de Verbo potuit Philo invenire in capite 8° Proverbiorum, quod citat, et ex libro Sapientiæ quem nosse debuit. S. Joannes ex eisdem fontibus revelatis potuit haurire. — Quæ autem Philo vel de suo habet vel a Platone accepit, ea sunt a Joannis doctrina aliena, ut doctrina de anima mundi, de exemplaribus ideis, de æternitate materiæ. Ergo S. Joannes nihil a Philone accepit. — Accedit parum esse probabile S. Joannem Ephesi cognovisse opera Philonis qui in Ægypto circa tempus mortis Jesu scripserat.

# (') Doctrina S. Joannis de Verbo non est scholæ alexandrinæ fætus.

Ita contra Gfrörer (2), qui contendit hanc doctrinam dudum ante Philonem Alexandriæ viguisse : porro Joannem dogma suum hausisse quidem ex eodem fonte ac Philonem, at paulo aliter illud evolvisse.

**Probatur.** Præcisione facta a V. T. libris inspiratis serioris ævi, Philo est istius scholæ testis qui superest antiquissimus; quid autem ante eum schola alexandrina docuerit mera conjectura est, ad quam confugere vetamur, si in ipsis sacris literis et in traditione sacra judaica doctrinæ Joannis de Verbo solidum fundamentum invenimus. Jam vero

# D) Doctrina S. Joannis de Verbo solidum fundamentum habet in sacris literis.

Probatur. 1º ex doctrina Angeli Jehovæ.

In Veteri Testamento sæpe sermo fit de Angelo Jehovæ בְּלְצֵּהְ יִהְנָה qui ceteris angelis longe superemineat, cui prædicata divinitatis tribuantur, qui Dei nomine loquatur, Dei æterni honorem sibi vindicet et ut Deus tractetur.

<sup>(1)</sup> Et sane diserte dicit (De Somniis. T. II, p. 683): Μᾶλλον δέ, εὶ τὸ ἀληθὲς εἰπεῖν δεῖ, (ὁ λόγος) μεθόριος τις θεοῦ φύσις, τοῦ μὲν ἐλάττων, ἀνθρώπου δὲ κρείττων. Potius vero, si verum dicere oportet (Verbum est) natura Deo confinis: hoc quidem minor, homine vero præstantior.

<sup>(2)</sup> Geschichte des Urchristenthums, t. III, p. 355 sq., ubi vult christianos fuisse sectæ Essenorum fætum; et t. 1, p. 316 sq.

Ita Exod. 23, 20. 21: Ecce ego mittam angelum meum, qui præcedat te et custodiat in via et introducat in locum quem paravi. Observa eum et audi vocem ejus, nec contemnendum putes : quia non dimittet cum peccaveris, et est nomen meum in illo. Iste igitur angelus nomen habet ipsius Jehovæ incommunicabile: ergo cum Jehova est natura identicus. — Is. 63, 9: angelus faciei ejus salvavit eos. — Jos. 5, 13-16 : Cum autem esset Josue in agro urbis Jericho, levavit oculos, et vidit virum stantem contra se, evaginatum tenentem gladium, perrexitque ad eum et ait : Noster es, an adversariorum? Qui respondit : Nequaquam : sed sum princeps exercitus Domini, et nunc venio. Cecidit Josue pronus in terram. Et adorans ait : Quid Dominus meus loquitur ad servum suum? Solve, inquit, calceamentum tuum de pedibus tuis : locus enim, in quo stas, sanctus est. Et paulo inferius, de eodem, ut videtur, angelo sermo pergit (6, 2): Dixitque Dominus (Jehovah) ad Josue :.... — Ergo princeps exercitus Domini ipse Jehovah est. — Exod. 3, 2, in celebri visione Moysis in rubo ardente : Apparuitque ei Dominus (in hebræo בלאה יהוָה: angelus Domini), in flamma ignis... V. 4 idem angelus Jehovah vocatur : Cernens autem Dominus (Jehovah) quod pergeret ad videndum, vocarit eum de medio rubi, et ait : Moyses, Moyses! Qui respondit: Adsum. - V. 5: At ille: Ne appropies, inquit, hue : solve calceamentum de pedibus tuis : locus enim, in quo stas, terra sancta est. Textus commentario non eget, estque evidens parallelismus cum Jos. 5, 16. — Gen. 28, 11-22 narratur Jacob vidisse Dominum innixum scalæ portentosæ Bethel, et Osee (12, 4) de eadem visione loquens dicit, Jacob in Bethel invenisse angelum. Item Gen. 32, 28-30, Jacob luctatus cum vivo (v. 24) dicit : Vidi Deum facie ad faciem, et salva facta est anima mea. Et Osee (12, 4) de eodem eventu dicit : Et invaluit ad angelum, et confortatus est. - Tandem Mal. 3, 1, Messias vocatur Angelus testamenti.

Latet igitur in Scriptura Veteris Testamenti doctrina de Deo apud Deum *misso* a Deo, et *mediatore* Deum inter et populum.

2º Ex Proverbiorum 8, 22-31, ubi exhibetur divina Sapientia ut in principio existens hypostasis, Deo creanti assistens et cum eo cuncta componens artifex (אָמוֹן, amôn, quod masculini generis est); ut fons vitæ et salutis filiis hominum (v. 35).

3° Eadem doctrina elucidatur in recentioribus libris Sapientiæ et Ecclesiastici. Ita Sap. 7, 24-30; et v. 21, dicitur omnium artifex. Et 9, 9: et tecum sapientia tua, quæ novit opera tua, quæ et affuit tecum cum orbem terrarum faceres, et sciebat quid esset placitum oculis tuis. Item 8, 1-4. — Eccli 1, 4: Prior omnium creata est sapientia. et v. 9. 10: Ipse creavit eam in Spiritu sancto... et effudit illam super omnia opera sua. — Cf. Luc. 11, 49. 50 cum Matth. 23, 34: in priori loco Sapientia Dei dicitur loqui eadem verba quæ Christus tamquam sibi ipsi tribuit.

4º Eamdem doctrinam viderunt **Patres** in Psalmo 32 (33), 6: Verbo Domini cœli firmati sunt; et in Sap. 18, 15: Omnipotens sermo (λόγος) tuus de cœlo a regalibus sedibus, durus debellator, in mediam exterminii terram prosilivit.

 ${\it E)} \ \, {\it Doctrina} \ \, {\it S.} \ \, {\it Joannis} \ \, {\it de Verbo} \ \, {\it concordat} \ \, {\it cum doctrina} \\ \, {\it veteris Synagoga.}$ 

In targumim Onkelosi et Jonathan ben Usiel proponitur sæpe hypostasis quædam, per quam Jehovah se revelet, quæ pro eo in mundo agat, sitque mediatrix inter Jehovam et populum ejus. Nomina habet Memra (מֵיכֵּגָא, Verbum) et Schekina (שֵׁכִינָא, Habitatio) (Cf. Jo. 1, 14); et sæpe in paraphrasi chaldaica ibi inducitur ubi textus ipsum Deum Jehovam habet.

Ita v. g. Num. 23, 21, ubi habet textus hebraicus: Jehovah Deus ejus cum eo est et clangor (buccinæ) regis in eo. Targum ponit: Memra Jehovæ est eis auxilio et Schekina regis ejus inter eos. — In deserto populus ducitur a Memra. — Ozam morte percutit Memra, etc. etc.

Notandum autem hoc Memra seu Verbum hypostaticum optime apud targumistas distingui a Verbo Dei impersonali, quod vocatur מְּבְּבָּאָ (Pithgama). Ita Deut. 18, 19: Et si quis non audierit Verbum meum (פַּתְּבָּמִי) quod locutus est in nomine meo, Verbum meum (מִימֶרְתִּי) requiret ab eo (1).

<sup>(1)</sup> Vide Ad. Maier. Commentar über das Evangelium des Johannes. p. 120-122.

Ergo Judæi docti scribentes circa tempus vitæ Christi, et a schola alexandrina græca alieni, alteram in Deo hypostasim agnovisse videntur, quam *Verbum* vocabant. Quam notitiam ex revelatione, puta Prov. VIII, hausisse credendi sunt. Nomen forte sumpserunt ex Ps. 32 (33), 6: *Verbo Domini cæli firmati sunt*, vel ex Ps. 118 (119), 89: *In æternum Domine, verbum tuum permanet in cælo*.

# Quæritur 3° unde S. Joannes nomen του λόγου acceperit.

R. Nihil probat Jesum unquam hoc nomen sibi vindicasse; apud tres evangelistas synopticos non apparet; in epistolis ceterorum apostolorum frustra quæritur (1): restat igitur ut S. Joannes hoc nomen ex Vetere Testamento desumpserit, ad personam divinam Christi specialissime designandam. Huic nomini seligendo occasionem forte dederunt tunc jam grassantes doctrinæ gnosticorum, qui ita post Philonem vocabant ens aliquod sublimius quod dicebant Jesu fuisse unitum. Sic etiam nomina  $\mathring{\alpha} \gamma \chi \acute{\tau}_i$ ,  $\chi \mathring{\alpha} \rho_{i,\zeta}$ ,  $\mathring{\alpha} \mathring{\lambda} \acute{\tau}_i \mathring{\beta} \epsilon_{i,\zeta}$ ,  $\mu ovo \gamma \epsilon v \acute{\tau}_i \varsigma$  a gnosticis tribuuntur æonibus suis, quæ omnia Joannes in suo prologo sensu genuino exponit. Gnostici ea ex Joannis scriptis desumpta hæreticis suis placitis aptarunt. Joannem vero hæc vocabula a gnosticis mutuatum esse gratis asserunt rationalistæ (2).

Quaritur 4° num doctrina hac etiam apud alios scriptores Novi Testamenti reperiatur.

R. Omnino affirmandum, dempto nomine λόγος.

Ita: a) Christi distincta a Patre personalitas apud Synopticos affirmatur quoties ea narrant de Jesu in quibus est inter eum et Deum Patrem relationum oppositio. v. g. Matth. 11, 25; 17, 5; 26, 53; 27, 46; Marc. 1, 11; 9, 6; Luc. 10, 21, 22; 22, 42; et in Actis et Epistolis passim.

- b) wternitas. S. Paulus, Col. 1, 17: Et ipse est ante omnes et omnia in ipso (id est, per ipsum) constant.
- c) divinitas. S. Paulus, Rom. 9, 5 : Et ex quibus est Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in

<sup>(1)</sup> Nisi tamen excipiendum sit Heb. 4, 12.

<sup>(2)</sup> Vide Massueti Prolegomena ad editionem operum S. Irenæi, Dissert, I. art, I. n. 3.

secula. Amen. Item Phil. 2, 6: quum in forma Dei esset. — Col. 1, 15; Act. 20, 28 et Heb. 1, 8. 9, ubi eum diserte Deum appellat, et 1, 10, ubi de Christo prædicat Ps. 101 (102), 26, quæ in ipso Psalmo de Jehovah dicuntur. — Luc. 5, 21-24, ubi Christus sibi vindicat potestatem remittendi peccata, quam adstantes solius Dei esse objecissent.

- d) potentia creatrix. S. Paulus Col. 1, 16: omnia per ipsum et in ipso creata sunt, et Heb. 1, 2: per quem fecit et secula. Item 1, 10.
- e) vita et lux hominum. S. Petrus, Act. 3, 15: auctorem vero vitæ interfecistis. S. Paulus, Rom. 5, 18: per unius justitiam in omnes homines in justificationem vitæ. Col. 3, 3; 2 Cor. 4, 10; S. Judas, 21: expectantes misericordiam Domini nostri Jesu Christi in vitam æternam. Matth. 4, 16: Populus qui sedebat in tenebris vidit lucem magnam; Luc. 2, 32 in cantico Simeonis: lumen ad revelationem gentium, etc.
- f) Unigenitus Dei vocatur implicite ubicumque Christus dicitur δ νίος θεοῦ cum articulo, adeoque singulari titulo, Filius Dei naturalis. Ita Matth. 11, 27; Marc. 14, 61; Luc. 1, 35; Act. 3, 13; Rom. 1, 3; 8, 32; Heb. 1, 2, 8.

Corollarium. Quamquam concedendum est divinitatis attributa instantius et plenius de Christo prædicari a S. Joanne quam a Synopticis (quod nil mirum, juxta dicta supra de scopo S. Joannis), egregie falsum est evangelium quartum constituere in evolutione doctrinæ christianæ stadium novum, in quo Jesus jam non ut homo sed ut Deus appareat. Nam et a Synopticis Christus divinitatis notis aliquibus insignitus elucet, et a S. Paulo omnibus Verbi divini joannei dotibus decoratur. Quod ne rationalistæ fateri cogantur, epistolas ad Colossenses, ad Ephesios, ad Timotheum, ad Titum et ad Hebræos doctori gentium deņegant: at sine ulla solida ratione ita perditam causam propugnare dignoscuntur (1).

(1) De doctrina Verbi consulendi præcipue: Gfrörer: Philo und die alexandrinische Theosophie. — Ad. Maier. Commentar über das Evangelium des Johannes. p. 115 sq. — Lücke. Idem titulus. I, p. 249 sq. — Hilgenfeld. Das Evangelium und die Briefe Johannis, nach ihrem Lehrhegriff dargestellt. p. 83-100.

#### EXPOSITIO TEXTUS.

### Prologus.

1. In principio erat verbum, et verbum erat apud Deum, et Deus erat verbum. 2. Hoc erat in principio apud Deum. 3. Omnia per ipsum facta sunt: et sine ipso factum est nihil, quod factum est. 4. In ipso vita erat, et vita erat lux hominum: 5. Et lux in tenebris lucet, et tenebræ eam non comprehenderunt. 6. Fuit homo missus a Deo, cui nomen erat Joannes: 7. Hic venit in testimonium ut testimonium perhiberet de lumine, ut omnes crederent per illum. 8. Non erat ille lux, sed ut testimonium perhiberet de lumine, 9. Erat lux vera, quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. 10. In mundo erat, et mundus per ipsum factus est, et mundus eum non cognovit. 11. In propria venit, et sui eum non receperunt. 12. Quotquot autem receperunt eum, dedit eis potestatem filios Dei fieri, his, qui credunt in nomine ejus : 15. Qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. 14. Et verbum caro factum est, et habitavit in nobis : et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi unigeniti a Patre, plenum gratiæ et veritatis. 15. Joannes testimonium perhibet de ipso, et clamat dicens : Hic erat, quem dixi : Qui post me venturus est, ante me factus est : quia prior me erat. 16. Et de plenitudine ejus nos omnes accepimus, et gratiam pro gratia. 17. Quia lex per Moysen data est, gratia, et veritas per Jesum Christum facta est. 18. Deum nemo vidit unquam : unigenitus filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit.

Hujus prologi sublimitatem Patres celebrare decertant.

Ita S. Augustinus, (In Joan, tract. 36): « Ceteri tres evangelistæ tamquam cum homine Domino in terra ambulant, et de « divinitate ejus pauca dixerunt : istum autem quasi piguerit in

" terra ambulare, sicut in ipso exordio sui sermonis intonuit,

- erexit se non solum super terram et super omnem ambitum

aeris et cœli, sed super omnem etiam exercitum angelorum,
omnemque constitutionem invisibilium potestatum; et pervenit ad eum per quem facta sunt omnia, dicendo: In principio
erat Verbum... Huic tantæ sublimitati principii etiam cetera
congrua prædicavit, et de Domini divinitate quomodo nullus
alius est locutus: hoc eructabat quod biberat. Non enim sine
causa de illo in isto ipso evangelio narratur, quia et in convivio super pectus Domini discumbebat. De illo ergo pectore
in secreto bibebat; sed quod in secreto bibit, in manifesto
eructavit: ut perveniat ad omnes gentes, non solum incarnatio Filii Dei, passio et resurrectio; sed etiam quod erat ante
incarnationem unicus Patri, Verbum Patris, coæternus generanti, æqualis ei a quo missus est.

S. vero Hieronymus, (Comm. in Matth., Procem.) "Ultimus "Joannes apostolus et evangelista, quem Jesus amavit plurimum; qui supra pectus Domini recumbens, purissima doctrinarum fluenta potavit; et qui solus de cruce meruit audire:
"Ecce mater tua. Is quum esset in Asia... coactus est ab omnibus pene tunc Asiæ episcopis et multarum ecclesiarum legationibus, de divinitate Salvatoris altius scribere, et ad ipsum
(ut ita dicam) Dei Verbum, non tam audaci quam felici temeritate prorumpere. Unde et ecclesiastica narrat historia,
quum a fratribus cogeretur ut scriberet, ita facturum se respondisse, si indicto jejunio in commune omnes Deum deprecarentur, quo expleto, revelatione saturatus, illud procemium
e cœlo veniens eructavit: In principio erat Verbum...
Vide etiam S. Chrysostomum, in Joan. Hom. I, nº 2.

V. 1. IN PRINCIPIO (1). In principio creationis seu temporis, ut Gen. 1, 1: בֵּרֵאשׁית, quando nondum aliquid factum erat, tunc jam erat Verbum. Hinc, in reclo, asseritur Verbum exstitisse ante creationis tempus; unde in obliquo docetur Verbi ceternitas, juxta usum loquendi Scripturæ. v. g. Jo. 17. 5; Eph. 1, 4; Col. 1, 17; Eccli. 24, 14; Ps. 89 (90). 2. Recte Theophylact.: "Quod a principio est, ejus nullum omnino tempus

<sup>(1)</sup> De toto Prologo (Jo. 1, 1-18) vide Patrizi. De Evangeliis. L. III. Dissert. VIII.

" inventum est quando non erat. " Et Cyrill. Alex.: " Si in " principio erat, quæ mens poterit unquam ultra illud *erat* " convolare? "

ERAT, potius quam *est*, quo melius notetur ante principium temporis essendi prioritas. S. Joannes, initium licet Geneseos imitatus, sedulo vitat  $\tau \delta$  *creatum*, vel *factum est* Verbum; sed *erat* seligit, utpote *genitum non factum* prædicans.

ΕΤ VERBUM ERAT APUD DEUM, πρὸς τὸν θεόν. In græcitate N. Τ. præpositio πρός cum accusativo non raro idem sonat ac παρά cum dativo, apud. Ita Matth. 13, 56: αἱ ἀδελφαὶ αὐτοῦ οὐγὶ πᾶσαι πρὸς ἡμᾶς εἰσι; Act. 5, 10: ἔταψαν πρὸς τὸν ἄνδρα αὐτῆς. Marc. 4, 1: συνήχθη πρὸς αὐτὸν ὄχλος; Marc, 6, 3; 1 Cor. 16, 6: πρὸς ὑμᾶς δὲ ταχὸν παραμενῶ. Cf. Jo. 17, 5, ubi idem conceptus: habet autem: παρά σοι.

Unde aliqui perperam hic voluere designari tendentiam Verbi ad Deum. Designatur Verbi apud Deum ab æterno permansio.

— Nota etiam, hic τὸν θεέν supponere pro Persona Dei Patris, ut ipse Joannes in epistola explicat (1 Jo, 1, 2): annunciamus robis vitam æternam quæ erat apud Patrem. Alia ergo persona Dei Patris, alia Verbi: nemo enim recte dicitur esse apud semetipsum. (Cf. Cyrill. Alex. et Theophylaet. in hunc locum). — Non dicit apud Patrem, quia secundam SS. Trinitatis Personam non Filium sed Verbum vocaverat.

ET DEUS ERAT VERBUM, καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος. Altera relatio Verbi ad Patrem : natura divina identitas. Vox Deus, θεός, sine artículo, hic prædicatum est, præcedens vocem ὁ λόγος, quod est subjectum, ac si posuisset : καὶ ὁ λόγος ἦν θεός. Præmisit prædicatum : a) ad emphasim ponendam in divina Verbi natura; — b) quia toto hoc capite et alibi apud Joannem est usus incipiendi novam sententiam per vocem ultimam præcedentis. Cf. v. 4. 5. 8. 9. 10. — θεός sine artículo hic supponit pro natura divina : est ergo nomen qualitatis. Artículum congrue ponere non poterat, sic enim Verbum confunderetur cum τῷ θεῷ, apud quem erat Verbum. Hinc falsum apparet quod vult Origenes (in h. l.), omissionem artículi hic designare subordinationem (saltem analogam) Verbi ad Deum Summum, τὸν θεόν.

Tale est etiam interpretandi principium Philonis (De Somniis p. 655). Ceterum S. Joannes hoc principium minime sequitur. Nam Jo, 1, 6, 12, 13, 18; 3, 2, 21; 13, 3; 16, 30, Deum Summum dicit θεόν sine articulo. Accedit non potuisse Joannem in eodem hoc versu usurpare θεόν semel proprie, semel analogice. (Vide infra Scholion dogmaticum.)

V. 2. HOC ERAT IN PRINCIPIO APUD DEUM. Repetitio, a) ad gravissimam veritatem magis inculcandam; — b) ut clare doceatur  $\delta$   $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$   $\theta \epsilon \delta \varsigma$  esse idem ac  $\delta$   $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$  qui in principio erat apud Deum.

## Jam de interpretationibus unitariorum.

1º Artemonius aliquis (1) librum scripsit ad probandum S. Joannem posuisse : καὶ θεοῦ τ̈,ν ὁ λόγος. Stultum conamen contra unanime testimonium omnium codicum, versionum, Patrum et scriptorum antiquorum.

2° Aliqui, post Photinum, sic interpungunt : καὶ θεὸς ἦν. ὁ λόγος οὕτος ἦν ἐν ἀρχῷ πρὸς τὸν θεόν.

**Contra est**: α) Manet idem sensus : θεὸς enim, sine articulo, prædicatum esset verbi την cujus subjectum δ λόγος versus primi. -b) Obstat perpetua traditio. -c) Scripsisset Joan. οὔτος δ λόγος.

3º Alii sic: Initio prædicationis christianæ exstabat Verbum, et Verbum intima amoris societate Deo conjunctum erat...

Contra est: a) V. 14, ubi Verbi novus status indicatur, diversus ab illo quem habebat in principio. Ergo principium illud nequit ad tempus Verbi incarnati referri. — b) Commentarius hujus loci. Jo. 17, 5: clarifica me tu Pater... claritate quam habui, priusquam mundus esset, apud te. — c) Necessitas versum 3 ad duram metaphoram torquendi. Item quid, in hac hypothesi, v. 10: et mundus per ipsum factus est?

4° Alii (ut Clericus) Verbi personalitatem negant, idque volunt merum Dei attributum, cujus Christus præcipue fuerit particeps, adeo ut in eo analogice Ratio divina sit caro facta, et ipse item Deus analogice dici potuerit.

<sup>(1)</sup> Cujus verum nomen Crellius.

Contra est: a) Sic Joannes nihil contra hæreses tunc regnantes probaret. — b) Non explicatur tanta dicendi emphasis de λόγφ λογικ $\tilde{\varphi}$ . — c) Jo. 6, 63; 17, 5. Quæ sane repugnant meræ unioni morali Christi cum Deo. — d) Sic inepte Paulus (Heb. I) Christo tribueret ea quæ antea divina Ratio fecisset.

V. 3. OMNIA PER IPSUM... Nunc de relationibus Verbi ad creaturas universim. Græce sic: πάντα δι αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ γιορὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ εν ὁ γέγονεν. Asseritur Verbum creator rerum omnium. — FACTA SUNT. Expressius græce ἐγένετο, unde excluditur omnis conceptus materiæ ex qua præjacentis. Neerlandice sic vertendum: Alles is door hetzelve geworden... Non vero: Alles is door hetzelve gemaakt... — Dicitur δι ἀυτοῦ, per ipsum, non ἀπὶ αὐτοῦ, quia Verbum non est, ut Pater, principium sine principio, sed creandi potentiam a Patre accepit. — οὐδὲ εν idem ac οὐδέν — ἕ γέγονεν ad emphasim. Nihil excipitur a Verbi creativa operatione, nisi esse divinum quod οὐ γέγονε (1). Idipsum præclare evolvit S. Paul., Col. 1, 16. 17. Cf. Heb. 1, 2,

Nota. Jam antiquitas novit triplicem hoc loco modum dividendi phrases.

- 1) et sine ipso factum est nihil quod factum est. In ipso vita erat....
- 2) et sine ipso factum est nihil. Quod factum est, in ipso vita erat.
- 3) et sine ipso factum est nihil. Quod factum est in ipso, vita erat....

Vulgata litem in medio reliquit interpungendo per commata.

Tres propositiones in se verum sensum habent : omnia enim creata ut in æterno exemplari Deo, vita sunt in Deo Verbo. At prima sola contextui congruit.

Non probatur lectio tertia (Hilar, et Epiph.). Nam sic quidquid creatum est, vivens dici videtur.

<sup>(1)</sup> Forte contra hæreticos qui materiam dicebant æternam et a Deo non factam. — Item refutantur gnostici docentes mundum productum per æonem Deo longe inferiorem.

Non probatur lectio secunda (Clem. Alex., Cyrill. et latini plures (1), sed et trium priorum seculorum plerique scriptores). Nam versu 4º vita, eadem sane, dicitur lux hominum, quæ lux est ipsum Verbum (v. 5. 9): ac proin hæc vita est Verbum ut relatum ad homines, non autem Verbum in sua entitate eminenter creaturas complectens.

V. 4. IN IPSO VITA ERAT... Jam de relationibus Verbi ad creaturam rationalem, hominem. — Græce : ἐν αὐτῷ ζωἡ ἦν, καὶ ἡ ζωἡ ἦν, τὸ τῷς τῶν ἀνθρώπων. Primum ζωή sine articulo (neerlandice : In hem was leven), deinde ἡ ζωή cum articulo. Ita, juxta Beelen : 1) quia ἡ ζωή ipsum Verbum designat; ζωή indicat id cujus in homine auctor est Verbum. — 2) Unde ζωή siue articulo metonymice sumitur ut causa pro effectu, ut sæpe in Scriptura, v. g. Act. 4, 12. — Cf. Jo. 5, 26, ubi etiam ζωή absque articulo sensu, fons vitæ. Juxta alios articulus hic sensum non afficit.

Quæritur quid hic veniat nomine vitæ.

R. 1° sententia. Vita essentialis ac divina in Verbo, ejusdemque in creatis rebus participatio, vita naturalis. Ita S. August. et S. Cyrill. Alex. Idem fere S. Chrysost. "vita creationis et providentiæ. "Ita et Jansen. Gand. et S. Thom. Aq. qui et 2° habet sententiam.

Contra est: a) De creatione per Verbum in ordine naturali jam dictum fuit supra, v. 3; nunc autem de hominis per Verbum reparatione agi videtur. — b) Argumenta 2\* sententiæ.

2º sententia. Vita supernaturalis gratiæ seu vita æterna. Ita S. Ambros., S. Athan., etc. Ita Tolet., Luc. Brug., Hengstenb., Ad Maier, Beelen, et probat S. Thom. Aq.

Rationes. 1) I Jo. 5, 11: Vitam æternam dedit nobis Deus. Et hæc vita in Filio ejus. Item 1 Jo. 1. 2. — 2) Juxta sequentia, hæc vita est lux hominum, quam tenebræ non comprehenderunt... at quolquot receperunt... dedit eis potestatem

<sup>(1)</sup> Lege S. August. in h. l, ubi illum sensum sublimibus verbis exponit.

<sup>&</sup>quot; Quia sapientia Dei, per quam facta sunt omnia, secundum artem continet

<sup>&</sup>quot; omnia, antequam fabricet omnia; hinc quæ fiunt per ipsam artem, non continuo vita sunt, sed quidquid factum est, vita in illo est, etc. "

filios Dei fieri. Hæc ergo vita cum luce et filiatione divina identificatur. — Cf. Act. 3, 15; Jo. 3, 15; 4, 14; 5, 40; 6, 47; 8, 12; 10, 28; 11, 25; 17, 2; Rom. 5, 18 etc.; 1 Jo. 5, 12. 20.

Ex omnibus collatis locis, Joannis fuisse videtur secunda sententia. Dicitur autem vita *in ipso* tamquam effectus in causa efficiente, quatenus Verbum Deus est (nam sanctificatio hominis est Dei actio ad extra); tamquam in causa meritoria, quatenus Verbum incarnatum homo est (1).

Hæc vita complectitur sanctificationem per gratiam in via, glorificationem per visionem beatificam in patria. Hæc vita in Verbo erat ab æterno quia ab æterno prævisus fuerat hominis lapsus et prædestinata reparatio (Eph. 1, 4. 5). Verbum ab æterno erat vitæ causa meritoria qua incarnandum: ac proin istud erat non necessario (ut aliqui volunt) ad incarnationis tempus contrahitur, sed æternum est, cum respectu ad illud tempus. Cf. Apoc. 13, 8: agnus qui occisus est ab origine mundi.

ET VITA ERAT LUX HOMINUM.  $\times 2i \ i_i \ \zeta \omega i_i \ i_i \ \gamma \omega i_j \ z \omega i_i \$ 

Alii Patres, ut Origen. et Cyrill. Alex., lucem hanc explicant rationis naturalis.

Contra est: a) Lucem hanc in eodem esse ordine ac vilam. — b) Joannem in evangelio perpetuo agere de luce supernaturali fidei et veritatis revelatav. — c) V. 7. Baptistam dici testimonium perhibere de lumine, quod nonnisi de supernaturali lumine cogitari potest.

<sup>(1)</sup> Valentinianis hae ζωή erat aeon feminini sexus, quæ cum masculino λόγφ efficiebat tertiam syzygiam primæ æonum ogdoadis. Legebant autem: ὁ γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωἡ ἢν, præpositionem ἐν sensu immanentiæ Vitæ in Verbo exponentes.

Alii Patres, ut Naz. (Orat. 4 theol.), Ambros. (De Fide contra arian. c. 3.), Chrysost., Verbum lucem dici volunt tantummodo post incarnationem. Ita et recentiores plures.

Contra est: a) Verbum semper fuit hæc lux. — b) De tempore incarnationis incipit agere Joannes v. 11, non ante. — Cf. Tolet. annot. 20.

De *luce* angelorum nihil hic dicitur, quia Verbum angelos illuminavit qua Deus est, non qua incarnandum erat.

V. 5. ET LUX IN TENEBRIS LUCET, Tenebræ dicuntur hic homines lapsi. Ita Eph. 5, 8: 4, 18; Jo. 3, 19. — LUCET, φαίνει, sine intermissione. Omnibus oblata gratia fidei. — ET TENEBRÆ EAM NON COMPREHENDERUNT, passim in voluntaria incredulitate permanserunt. — οὐ κατέλαβε aoristum est referens id quod historice factum est. Sententia generalis est, exceptiones non excludens. Cf. v. 11, et 12, quotquot: aliqui receperunt, sic aliqui comprehenderunt.

V. 6. FUIT HOMO MISSUS A DEO, CUI NOMEN ERAT JOANNES. — FUIT. ἐγένετο. Gallice: Il y eul. ἄνθρωπος, ille utique merus homo. Cur hic de Joanne Baptista sermo? Ut multis videtur, ob rationem polemicam, contra hæreticos qui Baptistam pro Messia habebant. Hujus proprium munus et sub Christo inferioritatem asserit evangelista.

V. 7. HIC VENIT IN TESTIMONIUM, είς μαρτυρίαν: missionis ejus ratio. Sequitur explicatio et finis testimonii Joannis. — de Lumine, id est, de Verbo (v. 9). — ut omnes, auditores Baptistæ, crederent per ipsum, δί αὐτοῦ, per Baptistam.

V. 8. NON ERAT ILLE LUX, το φως, de quo supra. Insistit ad inculcandum.

Quale hoc sit testimonium vide Jo. 1, 27. 29-34. (μαρτυρία vox Joanni cara.)

V. 9. ERAT LUX VERA, alia utique a Joanne, Verbum scilicet. QU.E ILLUMINAT OMNEM HOMINEM VENIENTEM IN HUNC MUNDUM. De sensu hujus membri disputatur.

Ita græce : ἦν τὸ φῶς τὸ ἀληθινὸν ὅ φωτίζει πάντα ἄνθρωπον έρχόμενον εἰς τὸν κόσμον.

Juxta Hengstenberg, τιν έρχόμενον refertur ad το φώς et syno-

nymum est  $\hat{\tau}_i \lambda \theta \epsilon$ . Hinc : lux vera venit in mundum, scilicet per Verbi incarnationem.

Alii recentiores sic : ὁ λόγος την τὸ φῶς... ἐργόμενον, lux veniens.

**Rationes.** 1) Parallelismus apud Joannem (Jo. 3, 19): ὅτι τὸ φῶς ἐλήλυθεν εἰς τὸν κόσμον. — Jo. 6, 14: ἐστιν... ὁ προφήτης ὁ ἐργόμενος εἰς τὸν κόσμον; item 9, 39: 12, 46 etc. — 2) Versus 10, ubi de Luce: in mundo erat. — 3) V. 11. In propria venit. — 4) Epitheton ὁ ἐργόμενος Messiæ proprium erat. Matth. 11, 3: Jo. 7, 27; 4, 25; 6, 14 etc.

Contra est: a) Interpretes græci et latini et versiones antiquæ omnes habent ut Vulgata (1). — b) Ratio grammatica. Dixisset: τὸ ἐργόμενον. — c) Sic non nisi post incarnationem luceret.

Alii igitur et referunt ἐργόμενον ad ἄνηρωπον et τὸ renire in mundum volunt idem sonare ac nasci, juxta usum loquendi rabbinicum Τίκη Είκη Είκη το qui tamen in Ν. Τ. non occurrit alibi. Iis, ut dictum modo, favent antiqui interpretes et veteres versiones.

Hæc et præcedens sententia fere æque probabiles sunt. Præstat ergo tenere cum Vulgata.

V. 10. IN MUNDO ERAT Verbum scilicet, non lux: dicitur enim in masculino αὐτὸν οὐχ ἔγνω. Erat in mundo, in universa creatione, portans omnia verbo virtutis suæ (Heb. 1, 3), id est, per omnipotentiam conservantem et gubernantem. — ET MUNDUS PER IPSUM FACTUS EST: ac proin ex opere poterat creator cognosci; ET tamen MUNDUS EUM NON COGNOVIT, ut Deum scilicet, non ut 2<sup>am</sup> Trinitatis Personam: sic enim non poterat eum cognoscere. Ignorantia hæc culpabilis erat. — Mundus ille ignorans est mundus intellectualis in genere, genus humanum puta,

<sup>(1)</sup> Uno ex græcis excepto.

non attentis raris bonorum hominum exceptionibus. — Cf. Rom. 1, 20. 21; Sap. 13, 1.

Apposite hic S. Thomas. "Si aliqui eum cognoverunt, hoc "fuit, non in quantum fuerunt in mundo, sed in quantum "fuerunt supra mundum, et tales quibus dignus non erat "mundus."

Hæc de divinitate Verbi ante incarnationem intellige.

V. 11. IN PROPRIA VENIT ET SUI EUM NON RECEPERUNT. Est gradatio.

Quæritur 1º quidnam veniat nomine in propria et sui.

R. 1 sententia. Ipse mundus, seu homines omnes. Mundus, domus propria Creatoris (τὰ ἐδια); homines, ipsius sunt (οἱ ἐδιοι).

Contra est: a) Sic vix non repeti versum 10. — b) τὰ ἴδια et τοὺς ἰδίους speciali titulo esse ipsius.

2ª sententia. Populus israeliticus, apud quem Dei Verbi domus propria, et ipse populus ejus proprius. Ita Exod. 19, 5; Deut. 7, 6; Ps. 134, 4; Exod. 4, 22, 23; 2 Sam. 7, 24; et præcipue Eccli. 24, 12-18, de divina Sapientia, id est, Verbo. Hæc nostra.

Quæritur 2º de quali adventu hic agatur.

R. 1º sententia. De adventu per revelationem mosaicam, per theocratiam, per theophanias, in quibus omnibus se manifestavit angelus Jehovæ, Verbum. Ita Hengst., Maier, de Wette.

Rationes. 1) De Verbo incarnato primum agit v. 14. — 2) Incarnatio non magis pro Judæis quam pro ceteris. — 3) Sic pulcherrima gradatio a v. 10 ad 11 et ab 11 ad 14. — 4) Specialis hæc Dei Verbi ad Israelitas relatio luculenter in V. T. proponitur Deut. 4, 7: Non est alia natio tam grandis quæ habeat deos appropinquantes sibi sicut Deus noster adest cunctis obsecrationibus nostris; Exod. 29, 45: Et habitabo in medio filiorum Israel, eroque eis Deus: Eccli 24, 12-18, etc. — 5) Sæpe in V. T. Deus se queritur a populo suo rejectum.

2ª sententia. De adventu in carne. Ita Beelen, Tholuck, Olshausen, post S. Thomam et omnes Patres qui evangelium S. Joannis exposuerunt.

Rationes. 1) Patrum auctoritas ex consensu, ut videtur, unanimi. — 2) Falsum videtur Israelitas Deum Verbum ante incarnationem non recepisse. Nam post exilium certe cultui veri Dei fideles remanserunt. — 3) Huic receptioni adnectitur potestas filios Dei fieri: filiatio autem divina solet in Scriptura Christo tribui, id est Verbo incarnato ut causæ efficienti et meritoriæ.

Ad rationes oppositas. Ad 1) V. 14 primum agit de modo hujus adventus, v. 11 de adventu, tacito modo, — Ad 2) Tamen in Judæa natus est Christus et ex Judæa matre, et Judæis primitias salutis afferebat. Jo. 4, 22: salus ex Judæis est; Rom. 9, 5: ex quibus est Christus secundum carnem; item Rom. 11, 17. 18. 24. — Ad 3) Minor gradatio, at optimus nexus: mundus eum creatorem non cognovit, ideo visibilis ad proprium populum venit. — Ad 4) Dubium an doctrina de angelo Jehovæ vulgo Judæorum satis innotuerit.

Ergo licet contextus nonnihil faveat sententiæ priori, posteriorem admittimus. Sic  $\tau \grave{o}$  sui eum non receperunt intellige de repudiato a Judæis Jesu Messia.

V. 12. QUOTQUOT AUTEM RECEPERUNT EUM.... ὅτοι, sive de suis rari aliqui sive de ceteris (gentilibus), receperunt eum ut Deum creatorem, protectorem et auctorem salutis æternæ, dedit eis potestatem. id est, aptitudinem filios (τέχνα) dei fieri, intellige, filios Dei in ordine supernaturali, in quo ex Deo nati sunt. — Sequitur explicatio τοῦ receperunt eum. Tales scilicet qui credunt in nomine ejus, εἰς τὸ ὄνομα αὐτοῦ, id est, in ipsum, hebraico loquendi modo.

V. 13. QUI NON EX SANGUINIBUS... SED EX DEO NATI SUNT. Oppositio inter duplicem generationem, alteram quæ filios hominum, alteram quæ filios Dei gignit. — EX SANGUINIBUS in plurali, hebraismus est : Δτοτρο (middamim) — Tria hic de generatione humana sic exponit S. Thomas : ex sanguinibus, ut ex causa materiali; ex voluntale carnis, ut ex causa efficiente quantum ad concupiscentiam (in qua est voluntas sensitiva); ex roluntale riri, ut ex causa efficiente intellectuali (libere actum conjugalem perficiente). Cf. Jo. 3, 6. — EX DEO NATI SUNT, ἐχ θεοῦ ἐγενγήθησαν. Generatio spiritualis, cujus solus Deus causa est et quæ τέχνα θεοῦ efficit. — Cf. Gal. 4, 5; 1 Jo. 5, 1.

Quæritur quomodo iis qui ex Deo nati sunt dicatur dari

potestas filios Dei fieri. Qui enim per fidem recipit Verbum eo ipso videtur ex Deo nasci.

R. 1ª resp. S. Thomæ. Homines fiunt filii Dei per triplicem assimilationem ad Deum: primum per gratiæ infusionem (Rom. 8, 15); secundo per operum perfectionem (Rom. 8, 13, 14); tertio per gloriæ adeptionem (Rom. 8, 23). Unde accepta per gratiæ infusionem filiatione divina inadæquata accipit justus potestatem ut per gratiam et liberum arbitrium bona opera exerceat et sic in gloria adæquate filius Dei fiat. Cf. 1 Jo. 3, 2 et Phil. 3, 21. Rom. 8, 30. Ita Theophylact., Beelen, etc.

2ª resp. item S. Thomæ. Per fidem disponitur homo ad baptismum per quem ex Deo nascitur, vel certe ad justificationem per votum baptismi recipiendam. Ita Tolet.

3º resp. S. Chrysostomi: "Et cur non dixit: Fecit eos filios Dei fieri? Ut ostenderet multa nobis opus esse diligentia ut adoptionis nobis per baptisma impressam imaginem puram servemus atque intactam."

41 resp. Recentiorum quorumdam, qui έξουσίαν vertunt prærogativam. Facile solvit difficultatem; sed obstat usus loquendi
S. Joannis, qui præter h. l. 27ies adhibet έξουσίαν, semper sensu
potestatem.

Præplacet responsio 2<sup>1</sup>, juxta quam v. 13 per *prolepsin* exponit quales sint futuri ii qui, potestate hac usi, filii Dei facti fuerint.

Quæritur quid sibi velit nasci ex Deo.

R. Est produci a Deo vivente, per donum aliquo modo divinum, in novam vitam, quæ consistat in analogica quadam licet vera similitudine naturæ divinæ; est, ut ait S. Petrus, fieri consors divinæ naturæ. Hoc donum deificum est gratia sanctificans quam Spiritus sanctus, justis ineffabili modo inhabitans, iis præsens communicat. Hoc donum Novo Testamento proprium, etiam justis Veteris Testamenti ob fidem Christi venturi Deus elargiebatur: ipsis tamen ut parvulo de quo Paulus ad Gal. 4. 1-7. Filii erant et heredes, publicum statum filiorum non consecuti. Vide Toletum.

V. 14. ET VERBUM CARO FACTUM EST... Hoc jam culmen hujus prologi sublimissimi. — Altissimum revelatur mysterium, modus scilicet quo Verbum in propria venerit (v. 11). — CARO FACTUM EST, hebraismus pro homo factum est. Ita Gen. 6, 12; Is. 40, 5; Jer. 25, 31; Ps. 64 (65), 3; Rom. 3, 20. — Potius caro quam homo posuisse videtur evangelista contra docetas, veram Christi humanitatem negantes quia carnem malo principio tribuebant (1). — ET, juxta August. et Chrysost., est pro Nam, ita ut hic sit nexus : aptos nos fecit filiationis divinæ quia Verbum caro factum est. Chrysost. (in h. l.): "Verbum, existens " Filius Dei, factum est filius hominis, ut homines faceret filios "Dei. "Sed non liquet hanc fuisse mentem evangelistæ. — Nota etiam hic primum post versum 1 ad emphasim repeti δ λόγος. ET HABITAVIT IN NOBIS: nobiscum hominibus in terris conversatus est in carne visibilis, nec solum visibilis ut homo, sed etiam ut Filius Dei unigenitus : nam vidimus, nos apostoli et discipuli ejus, gloriam ejus, manifestationem scilicet divinitatis ejus. Gloriam nempe quasi unigeniti a patre. Cf. 1 Jo. 1, 1-3; Act. 1, 21; 10, 40. 41.

Notanda. 1) HABITAVIT, ἐσκήνωσε, tabernaculum posuit. Evidens allusio ad hebraicum μου: Exod. 25, 8; 29, 45; Ps. 73 (74), 2; Zach. 2, 10; Apoc. 7, 15; 21, 3. In mysterio incarnationis adimpleta est illa σκήνωσις, cujus in V. T. figura habetur.

2)  $\tau \delta$  Habitavit in nobis adhibent Hilar., Cyrill. et Ambros. contra eos qui dicunt, Verbum in carnem conversum esse. « Si habitavit, ergo mansit Verbum. »

Hæc S. Chrysost. (In Joann. Hom. XI, n° 2): "Subdit enim: "Et habitarit in nobis, ac si diceret: Nihil absurdum suspiceris ex hoc dicto, factum est. Non enim immutabilis naturæ
mutationem, sed habitationem dixi. Habitatio autem non idipsum est quod habitaculum, sed aliud. Alius enim in alio habitat; alias enim non esset habitatio: nihil enim in seipso
habitat. Aliud vero dixi secundum essentiam. Nam unitate et

<sup>(1)</sup> Docete discernebant in homine tria principia, την σάρχα, την φυχήν et τὸν νοῦν vel τὸ πνεῦμα. Duo priora habebant ut essentialiter polluta, cum quibus ideo Verbum hypostatice uniri non posset. S. Joannes hæc tria Verbi hypostasi fuisse unita docet, την σάρχα hoc loco; την ψυγήν. Jo. 12, 27; τὸ πνεῦμα Jo. 11, 33; 13, 21; 19, 30.

" conjunctione Deus Verbum et caro unum sunt (ἕν ἐστι), sine " ulla confusione vel substantiarum ablatione, sed per unionem " ineffabilem et inexplicabilems."

Quomodo autem hocce versiculo concinne enuncietur doctrina incarnationis, ita præclare ostendit S. Cyrill. Alex. (in h. l.):

Non autem ait, ad carnem Verbum venisse, sed carnem factum esse, ne habitudine (σχετιχώς) sicut in prophetas aut sanctos alios ipsum venisse suspiceris, sed revera carnem factum esse, id est, hominem: hoc enim modo diximus. Quocirca etiam Deus est secundum naturam (κατὰ φύσιν) in carne et cum carne, quippe qui propriam sibi illam habeat, et tamen ut aliud quid intelligatur ab ipsa et in ipsa, et cum ipsa adoretur..... Unus enim ex ambobus est Christus (εῖς γὰρ ἐξ ἀμφοῦν ὁ Χριστός). «

3) ET VIDIMUS GLORIAM ELUS: Allusio ad Is. 40, 5: 66, 18:

- 3) ET VIDIMUS GLORIAM EJUS. Allusio ad Is. 40, 5; 66, 18: κὰι ἦξουσι κὰι ὄψονται τὴν δόξαν μου. Is. 60. 2. Ergo in Verbo incarnato Jehovah ipse apparuit!
  - 4) QUASI UNIGENITI, id est, qualis propria erat unigenito.
- 5) UNIGENITI A PATRE, μονογενούς παρὰ πατρός. Joannes solus ita Christum vocat, hic et 1, 18; 3, 16, 18; 1 Jo. 4, 9. Quod, ait S. Thomas, ostendit gloriæ ejus singularitatem super omnem creaturam. Deus plures habet filios in ordine naturæ et gratiæ, ipsos tamen analogice; Verbum unus filius proprie, utpote unigenitus. Valentiniani etiam inter æones suos ponebant τὸν μονογενῖ, quem tamen alium faciebant quam τὸν λόγον (Iren, Hær. 1, 8, 5). Joannes unum eumdemque docet esse unigenitum et Verbum Dei. Cf. locos modo indicatos. Dicitur etiam Christus primogenitus secundum naturam humanam: Rom. 8, 29: ut sit ipse primogenitus in multis fratribus. De hoc vide Tolet., annot. 45.

PLENUM GRATIÆ ET VERITATIS. Græce: πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας. (Aliqui codices habent πλήρη,). πλήρης γάριτος καὶ λόγος. ita ut, juxta aliquos, verba illa: el vidimus... a Patre sint in parenthesi; vel, juxta alios, subaudiendum sit: ος ἐστι (πλήρης). Idem sensus quoad substantiam. — Cf. Ps. 85 (86), 15: תְּבֶּלְרָ וַ וְאֵבֶּלֶרְ Idem Exod. 34, 6. Hæc duo attributa apparent igitur in V. T. uti Jehovæ propria. — Hic sensus est: Verbum.

ditissima communicatione gratiæ et veritatis harum se plenum comprobavit. Intendit enim evangelista exponere quid Verbum inter homines præstiterit. Est autem quoad nos plenum gratiæ, quia per illud datur omnis gratia salutis, ut Ephes. 1, 6 sq.: veritatis, quia salutis viam nos docuit et secreta divinitatis aperuit. — Cf. Jo. 1, 16; Col. 2, 9.

V. 15. Joannes testimonium perhibet de ipso... Proprio suo testimonio, quod v. 14 exhibuit, evangelista jam addit testimonium Baptistæ. Joannem hunc Baptistam esse, patet ex collatis Jo. 1, 27; Marc. 1, 7, 4; Luc. 3, 2, 16. — Tempus præsens adhibet evangelista tamquam historiographus. — et clamat, κέκοκης. tempore perfecto: disertum indicat et solemne testimonium. κράζειν, hoc sensu adhibitum, vocabulum est S. Joanni proprium. — hic erat quem dixi.. Jesum tunc digito monstrabat, ut patet ex versiculis 29 et 30, ubi ejusdem testimonii adjuncta historica exponuntur. — qui post me venturus est, adventu vitæ publicæ, apostolicæ, sub quo solo respectu adventus Christi adventui Baptistæ poterat comparari. Quo sensu Baptista erat præcuursor Jesu. — ante me factus est: quia prior me erat, εμπροσθέν μου γέγονεν ότι πρώτος μου λν. Circa interpretationem diversæ sunt sententiæ.

P sententia. (Kuinoel, Hengst., Patrizi). ἐμπροσίεν et πρώτος sonant prioritatem lemporis; vel etiam ἐμπροσίεν, prioritatem loci. Sie gallice: Celvi qui vient derrière moi, m'a précèdé: parce qu'il existait avant moi.

Rationes. 1) Quia ὅτι πρώτός μου την ab ipso Baptista additur suo testimonio quod refert, et de quo v. 27 (Cf. v. 30). Ergo censendus ille conceptus implicari in ἔμπρότθεν μου γένονεν.

- 2) Locus parallelus: Matth. 11, 10: Τδού έγω άποστελλω την άπηγελόν μου πρό προσωπού σου ός κατασκευάσει την όδόν σου έμπροσθέν σου. 3) In N. T. numquam έμπροσθέν dicitur de potiori dignitate: in V. T. semel ita potest, at non debet accipi: Gen. 48, 20: κάι έθηκε τον Έφραίμ έμπροσθέν του Μανασσή
- 2ª sententia. (8. August., 8. Thom., Beelen, Tholuck, Olshausen). ἔμπροσθεν dicitur de potiori dignitate, πρώτος de prioritate temporis. Ita fere: Tempore quidem post me apparebit: at

gloria et honore ante me erit, quia ante me, utpote ab æterno, existebat.

Rationes. 1) Secus tautologia: factus est ante me quia erat ante me; vel: dignior me factus est quia dignior me erat. — 2) Gen. 48, 20 (Vide supras. Sensus probabilior de potiori dignitate. — 3) Locus parallelus: Matth. 3, 11; Marc. 1, 7; Luc. 3, 16, ubi: ἐτγροότερός μου τ΄ν. — 4) V. 27° statim sequitur: cujus non sum dignus... — 5) Sic Baptista etiam ipse testatur æternitatem Verbi.

3º sententia. (Chrysost., Cyrill., Tolet., Luc. Brug., Ad. Maier). Utrumque de *poliori dignitate*: Ita: Tempore quidem post me apparebit, at gloria anteponetur mihi quia dignitate potior me erat.

Rationes. Fere sicut pro 2º sententia; tautologiam negant ; præferehur quia dignior. Aliud enim sonat γέγονεν, aliud τ̈γ.

In sententiis 2ª et 3ª perfectum γέγονεν habetur ut præteritum propheticum pro futuro, vel ut præteritum in prædestinatione.

Præplacet sententia secunda, præcipue ob rationes 3, 4, 5.

N. B. Ariani istud rivore urgebant ut Verbum creaturam probarent. At nulla difficultas, quia non de generatione, sed de manifestatione sermo est.

V. 16. ET DE PLENITUDINE EJUS OMNES NOS ACCEPIMUS. — ET, zzi in textu « recepto »; at vera lectio ὅτι, quia. — Redit evangelista ad conceptum suum versus 14: πλάζης etc.; postea versu 19 et sq. testimonii Joannis Baptistæ adjuncta expositurus. (Aliqui post Athan. et Cypr. volunt hæc usque ad v. 19 esse verba) Baptistæ. Sed, ait P. Patrizi. Baptista dixisset ληψόμεθα, non ελάζομεν. — Dein, infra v. 27 et sq., ubi de eodem testimonio, nil simile refertur). — PLENITUDO hæc est gratiæ el veritatis ut v. 14 (1).

S. Chrysost. (in h. l.): "Non habet, inquit, doni erogandi con-"sortem, sed ipse fons, ipsa radix est bonorum omnium, ipsa "vita, ipsa lux, ipsa veritas, qui bonorum divitias non in se

<sup>(1)</sup> πλήρωμα vocabulum est apud gnosticos celebratissimum, sed alio prorsus sensu ac præsenti loco adhibitum. Sonat enim apud eos divinæ substantiæ se evolventis et in se redeuntis plenitudurem pantheisticam.

- retinet, sed in alios omnes effundit, et postquam effudit, ple-
- " nus remanet, nihil minus habens postquam aliis elargitus est.
- « sed semper scaturiens et aliis bona impertiens, in eadem
- " manet perfectione. "

ET GRATIAM PRO GRATIA. καὶ γάριν ἀντὶ γάριτος. — Καί est hic exegeticum pro scilicet.

Quæritur quid sit gratia pro gratia.

R. 1 sententia. Evangelica gratia pro mosaica. (Cyrill., Chrysost., Patrizi). Ita ob vers. 17.

Contra est, in Scriptura Legem nunquam dici gratiam, sed ei potius opponi, ut v. 17; Rom. 6, 14; Gal. 2, 21 etc.

2ª sententia. Gratia glorice pro gratia fidei. (Aug.) Ita, juxta Eph. 2, 8: Gratia enim estis salvati per fidem, et Rom. 6, 23: Gratia autem Dei vita æterna.

Contra est, Gloriam, ut sic, gratiam vocari non solere.

3º sententia. Gratia nobis data pro gratia Christo plene communicata (Tol., Luc. Brug.). Ita juxta Rom. 5, 15: Multo magis gratia Dei et donum in gratia unius hominis Jesu Christi in plures abundavit. Et optime respondet v. 14º et 16º in prima parte.

**4º** sententia. Gratia abundantissima (Beelen, Kuinoel, Maier). Ita ex hebraismo (?) ut gallice : grâces sur grâces.

Contra est, אָלְמָנִי מִׁינְלְיִי hebraice esse vertendum : אָרָ בְּיִבְּיִי הַ, non vero, בְּיִלְנִייִ ergo ad hebraismum immerito pro hoc sensu appellatur. — Sed græcæ linguæ indoles etiam hunc sensum non excludit. Nam Theognis, Xenophon et Chrysostomus sic מֹיִינוֹ adhibent.

5º sententia. Series gratiarum quarum una delur pro consensu priori (de Wette, Hengst.).

Præplacet sententia 3º, Toleti. — Etiam 4º admitti posset.

V. 17. QUIA LEX PER MOYSEN DATA EST; GRATIA ET VERITAS PER JESUM CHRISTUM FACTA EST. Confirmatur propositio præcedens, et œconomia christiana per antithesim commendatur. Moyses dedit legem, quæ per se nullam sanctitatem præstabat; Jesus Christus attulit gratiam et veritatem, unde omnis justitia et sanctitas credentium in eum. — Hæc, ut videtur, contra ebionitas dicit, vel certe contra sectam aliquam judai-

zantium. Quæ doctrina a S. Paulo evolvitur in epistolis ad Romanos, ad Galatas et ad Hebræos.

V. 18. Deum Nemo vidit unquam visione intuitionis divinæ essentiæ, quod verum est de omni homine viatore; vel visione comprehensionis, quæ creaturæ qualicumque est incommunicabilis. Ita 1 Tim. 6, 16: Quem nemo hominum vidit nec videre potest. Hæc soli Unigenito competit et de eo implicite hic prædicatur. — Sequitur in mente evangelistæ: ergo nemo veritatem divinam de visu testari potest: hinc solus unigenitus filius qui est in sinu patris, ejus essentiæ consubstantialis, ipse vidit Patrem Deum et nobis vera de Deo enarravit.

NEMO, intellige: nuttus homo, vel etiam, nutla creatura. — IN SINU PATRIS, εἰς τὸν κόλπον τοῦ πατρός. (De præpositione εἰς, hic adhibita, vide Beelen. Gramm. græcit. N. T., p. 444. 445). Sensus: qui Patri arctissume unitus est. Consubstantialem Patri Filium docet, duplicemque innuit naturam: qui enim habitabat in nobis est perpetuo in sinu Patris. — In sinu Patris EST, perpetuo ab eo genitus.

S. Chrysost. (in h. l.): "Quum dixisset enim: Deum nemo

" vidit unquam, non addidit: Filius qui vidit, narravit; sed
" aliquid aliud amplius, quam videre, posuit, quum dixit, qui
" est in sinu Patris: multo enim amplius quam videre, est
" esse in sinu Patris. .... Non enim aliquem alterius substantiæ
" Pater in sinu habuerit; neque ille auderet, si servus et ex
" aliorum numero esset, in sinu Patris versari: hoc enim veri
" filii tantum est, qui multa fiducia cum genitore utatur nihil" que minus quam ille habeat."

Alii, ut prophetæ, apostoli, etc., et ipsi *enarrarunt* : at non ut testes de visu, sed ut qui ab unigenito Verbo audierant.

Multorum veterum Patrum propositio: "Patrem esse undequaque invisibilem, Filium vero visibilem ", prout jacet falsa est; vera videtur eo sensu, ut omnes theophaniæ per Filium aliquo modo factæ sint. Utrum necessario per Verbum fieri debuerint, non liquet.

N. B. Plures in Scriptura dicuntur Deum vidisse, at non intuitive. Hic sermo est de ea visione de qua et Paulus, 1 Tim. 6, 16: Lucem inhabitat inaccessibilem. Cf. Jo. 6, 46; 14. 6 et Matth. 11. 27.

#### APPENDIX.

### Paraphrasis exegetica Jo. I, 1-18.

In principio, quo tempus esse inciperet, jam erat Verbum, et Verbum erat apud Deum (primam in divinitate Personam, persona ab eo distincta), et Deus, divinam scilicet naturam habens, erat Verbum. Hoc Verbum erat in principio temporis apud Deum (primam Personam). Omnia creata per ipsum esse consecuta sunt, et sine illo nihil fuit eorum que esse acceperunt. In ipso ceu in fonte divino erat vita supernaturalis, et hæc vita fuit hominibus lux (per donum fidei), et lux illa fidei lucet perpetuo in tenebris ignorantiæ et peccati, et tenebris illis obvoluti homines eam non susceperunt.

Fuit homo aliquis missus a Deo, cui nomen erat Joannes. Hic venit in mundum tamquam testis, ut testimonium perhiberet de lumine illo superno, ut omnes crederent per ejus ministerium. Non erat ille ipse lux, sed testis tantum per quem lux innotesceret. Verbum autem erat lux vera (excellentissima) quæ (per influxum gratiæ suæ) illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum per vitam temporalem. In mundo erat Verbum (sese per creaturas ut causa per effecta manifestans), et mundus per ipsum factus est, et tamen mundus illud non agnovit creatorem suum. (Postea) in propria, in medium populi sui Israel, venit (humana carne indutus), et suus ille populus eum non recepit ut Messiam suum.

Quotquot autem eum tamquam salutis auctorem receperunt, aptos fecit ad filiationem divinam in se suscipiendam. Tales sunt qui credunt in eum (ut in vitæ æternæ fontem), qui non ex humano sanguine (ut ex causa materiali) neque ex voluntate

carnis (ut ex causa efficiente per naturalem concupiscentiam) neque ex voluntate viri (ut ex causa efficiente intellectiva libere generationem procurante), sed ex Deo (ut ex una et adæquata causa spirituali) nati sunt.

Et Verbum caro factum est (humanam naturam sibi in unitate personæ propriam assumens), et habitaculum sibi fecit in medio nostri, et nos ejus discipuli vidimus gloriam divinitatis ejus (sese per effecta manifestantem), gloriam talem qualis est propria Filii unigeniti ex Patre (Deo) nati. — habitavit, inquam in nobis plenum gratiæ et veritatis (gratiæ et veritatis in nos effundendæ fons plenissimus).

Joannes testimonium perhibet de ipso (ut de Filio Dei) et clamat, dicens: "Hic erat de quo olim dixi: Qui tempore post me apparebit (publicum suum ministerium exercens), gloria et honore mihi prælatus est, quia ante me (ab æterno) existentiam habebat."

Et de plenitudine gratiæ et veritatis ejus omnes nos accepimus; gratiam scilicet pro gratia ipsi plenissime communicata. Lex quidem olim per Moysen data est, gratia vero et veritas per Jesum Christum factæ sunt nobis. (Et quidem per Jesum Christum solum hæc nobis dona advenire poterant : nam) nemo unquam vidit Deum visione intuitionis, ut in divina essentia veritatem disceret : Unigenitus qui est in sinu Patris (Patri consubstantialis), ipse (eam vidit et) enarravit nobis.

#### SCHOLION DOGMATICUM.

A) Ex hoc prologo S. Joannis apte demonstratur secunda in Deo hypostasis, quæ et ipsa Deus sit ac proin primæ hypostasis consubstantialis; et quum hæc ipsa secunda Dei hypostasis caro facta alius non sit ac Jesus-Christus, ut patet ex Jo. 1, 14-18, hinc et divinitas Christi ex eodem prologo luculenter demonstratur. Quomodo hæc demonstratio procedat optime habet Emm. Card. Franzelin (De Verbo incarn., thesi 8): "Singula doctrinæ capita de Jesu Christo Vero Deo Deique Filio... in unum quodammodo collecta verticem conspiciuntur Jo. 1, 1-18. Hoc enim loco is qui in tempore caro factus est docetur esse Deus,

Deus æternus, Deus creator universi, Deus auctor gratiæ et ordinis supernaturalis, Deus cui supremus cultus debetur; qui nihilo tamen minus a Deo Patre distinctus et a Deo Patre genitus, ejus est Verbum et unigenitus Filius.

Objicientibus rationalistis, non ostendi ex hoc solo prologo omnimodam æqualitatem et identicam naturam Verbi cum Deo Summo: Philonem enim, aliosque ejusdem scholæ Judæos, etiam τον λόγον vocare Deum, divinitatisque attributis præditum celebrare, et nihilominus Deo Summo eum facere inferiorem: ergo et Joannem, Philoni coævum, idem potuisse de Verbo sentire: — respondemus: ex supradictis satis apparere discrimen inter Philonis et Joannis de Verbo doctrinam: ergo gratuito supponi, evangelium vocibus iis, quæ per se summam deitatis naturam designent, voluisse naturam inferiorem describere.

Quod si urgeant: plura tamen inter Philonem et Joannem circa doctrinam Verbi esse similia, adeoque jure supponi posse, apud eos existere etiam similitudinem conceptuum circa Verbi intimam naturam; convincendi jam erunt ex aliis Scripturæ locis: sive ex Joannis 5, 17-19; 10, 30; 14, 7-11; sive ex Heb. 1, 10-12, ubi de Christo asseruntur dicta quæ in V. T. de ipso Jehovah prædicantur; sive ex Rom. 9, 5 (cujus loci genuinus sensus optime vindicatur), ubi Christus dicitur δ ἐπὶ πάντων θεός. His igitur locis stabilito sensu quo apostoli nomen Dei Christo tribuunt, nulla jam specie poterunt adversarii eidem nomini Dei in prologo Joannis alium sensum improprium affingere.

B) Ontologistæ aliqui frustra systemati suo argumentum quarrunt in Jo. 1, 9. Nam hæc lux non est naturalis rationis illuminatio, sed supernaturalis per lumen fidei mentis illustratio.

— Sed ex altera parte, contra eos nimis urgendus non est v. 18. Potest enim recte intelligi de visione comprehensiva tantum; et etiamsi de intuitiva exponatur, hæc beatorum visio est, qualem ontologistæ sibi non tribuunt : dicunt enim se videre Deum non secundum omnia attributa, sed tantum ut est summa verilas et supremum rerum exemplar. Quamvis et hæc evasio per distinctionem virtualem inter essentiam Dei ejusque attributa logice defendi nequeat.

### Testimonia Joannis Baptistæ.

19. Et hoc est testimonium Joannis, quando miserunt Judæi ab Jerosolymis sacerdotes et Levitas ad eum ut interrogarent eum: Tu quis es? 20. Et confessus est, et non negavit: et confessus est: Quia non sum ego Christus. 21. Et interrogaverunt eum : Quid ergo? Elias es tu? Et dixit : Non sum. Propheta es tu? Et respondit : Non. 22. Dixerunt ergo ei : Quis es ut responsum demus his, qui miserunt nos? Quid dicis de teipso? 25. Ait: Ego vox clamantis in deserto: Dirigite viam Domini, sicut dixit Isaias propheta. 24. Et qui missi fuerant, erant ex Pharisæis. 25. Et interrogaverunt eum, et dixerunt ei : Quid ergo baptizas, si tu non es Christus, neque Elias, neque Propheta? 26. Respondit eis Joannes, dicens : Ego baptizo in aqua : medius autem vestrum stetit, quem vos nescitis. 27. Ipse est, qui post me venturus est, qui ante me factus est : cujus ego non sum dignus ut solvam ejus corrigiam calceamenti. 28. Hæc in Bethania facta sunt trans Jordanem, ubi erat Joannes baptizans. 29. Altera die vidit Joannes Jesum venientem ad se, et ait: Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi. 30. Hic est, de quo dixi : Post me venit vir, qui ante me factus est : quia prior me erat. 51. Et ego nesciebam eum, sed ut manifestetur in Israel, propterea veni ego in agua baptizans. 32. Et testimonium perhibuit Joannes, dicens : Quia vidi Spiritum descendentem quasi columbam de cœlo, et mansit super eum. 33. Et ego nesciebam eum : sed qui misit me baptizare in aqua, ille mihi dixit : Super quem videris Spiritum descendentem, et manentem super eum, hic est, qui baptizat in Spiritu sancto, 34. Et ego vidi : et testimonium perhibui quia hic est Filius Dei.

V. 19. Testimonium Baptistæ nunc cum omnibus adjunctis exponit. — JUDÆI, Judæorum primores, membra synedrii, ad quos spectabat jus explorandi prædicatorum auctoritatem.

V. 20. Respondet primum quid non sit: Non sum ego chris-



TUS; quasi implicite significans: — sed alius apparuit jam qui est Christus. — Responsio supponit Baptistam tunc a Judæis pro Messia haberi cœpisse. Sed et scopo evangelistæ hæc responsio favet contra hæresim joannistarum. Cf. Luc. 3, 15: Existimante autem populo, et cogitantibus omnibus in cordibus suis de Joanne, ne forte ipse esset Christus.

V. 21. Interrogatio de elia ex male a Judæis intellecto Mal. 4, 5: Ecce ego mittam robis Eliam prophetam, antequam veniat dies Domini magnus et horribilis. — PROPHETA ES TU? δ προφήτης, ille determinatus per vaticinium Moysis. Deut. 18, 15: Prophetam de gente tua et de fratribus tuis sicut me, suscitabit tibi Dominus Deus truus: ipsum audies. Qui ipse debebat esse Messias (ut constat ex Act. 3, 22. 23); sed quem Judæi alium a Messia putabant. Alii tamen hoc vaticinium de Messia intelligebant. Cf. Jo. 1, 45; 6, 14; 4, 25; Act. 7, 37. Baptistam fuisse prophetam (un prophète) ipse Salvator testatur. Matth. 11, 9.

V. 23. Sibi Baptista applicat Is. 40, 3, ubi sensu literali agi nobis videtur de salute messianica præparanda (1). DIRIGITE. εὐθύνατε, planam facile, viam Salvatori facilem reddite, id est, disponite vos ad eum recipiendum. — Admiranda plane S. Joannis Baptistæ in hoc responso humilitas.

V. 25. QUID ERGO BAPTIZAS...? Hæc tacitam reprehensionem continens interrogatio, quæque pharisæorum supercilium prodit, ita ex præcedentibus nascitur: Norant legisperiti futuram tempore Messiæ ablutionem per aquam in pænitentiam, juxta Ezech. 36, 25: Effundam super vos aquam mundam, et mundabimini ab omnibus inquinamentis vestris. Et Zach. 13, 1: In die illa erit fons patens domni David et habitantibus Jerusalem in ablutionem peccatoris. Hane autem ablutionem non nisi per ipsum Messiam vel per eos qui Messiæ comites prædicti fuerant fieri posse putabant. -- Vaticinium Isaiæ 40, 3 non recte intellexisse videntur.

<sup>(1)</sup> D. Beelen, D. Van Steenkiste et alii nonnulli sensum literalem exponunt de solvenda captivitate babylonica, sensum typicum de salute messianica.

V. 26. RESPONDIT ... EGO BAPTIZO IN AQUA. EGO, gallice: quant à moi. — IN AQUA tantum, ac proin non eo baptismo quem prædixere prophetæ. Ad alium pertinet verum hoc baptisma; medius autem vestrum stetit quem vos nescitis. (stetit, ἔστικε, sensu præsentis). Addit Matth. 3, 11: Ipse vos baptizabit in Spiritu sancto et igni die scilicet Pentecostes; vel, ut aliis placet, igni vos ut metallum purissimum mundante. — Evangelista quartus responsi partem primam solam memorat. — medius... Joannes Baptista pronunciat Messiam jam apparuisse, et inter Judæos versari, quamvis etiamnum ignotum. Cf. Is. 12, 6.

V. 27. IPSE EST QUI POST ME VENTURUS EST: "Ipsius ego sum præcursor", et sic explicatur quomodo sit vox clamantis... Est idipsum testimonium tunc primum prolatum, quod postea commemorat Baptista, v. 30, et evangelista, v. 15. — cujus ego, qui vulgi judicio magnus aliquis videor, non sum dignus ut solvam... Cf. Matth. 3, 11; Marc. 1, 7; Luc. 3, 16. Sensus: "non sum dignus ut vel infimum servi obsequium Messiæ præstem." Cf. Ps. 59, 10; 107, 10, ubi similis conceptus.

V. 28. Addit in fine locum. Bethania. Textus receptus : פּלּמבּלְּמִיבְּי. Ita et multi codices et Patres et syr. Curet. Verior tamen lectio est פּלִית שׁבְּרָב, ut etiam habet Peschito. Videtur locus utrumque nomen gessisse. (Juxta D. Beelen, בִּית שִבְּרָה, schiphuis; בִית שִבְּרָה, vaarhuis). — Trans Jordanem, id est, in ea regione orientali Palæstinæ quæ Peræa dicebatur. Alia est Bethania Judææ prope Jerusalem. — Locum meminit ut omnibus constaret publicum fuisse testimonium.

V. 29. "Supra Joannes perhibuit testimonium Christo interrogatus: hic vero perhibet aliud testimonium Christo spontaneus." (S. Thom.) — ALTERA DIE, postridie. — VENIENTEM AD SE, non tunc primum, siquidem multo antea venerat ab eo baptismum petens. Cf. v. 32. 33. Veniebat, ut videtur, e deserto, postridie primos suos apostolos vocaturus (v. 39). — Veniebat ut testimonium Joannis certificaretur. "(S. Thom.) — Et paulatim accedentem Jesum digito monstrans, AIT: ECCE AGNUS DEI, à duvós (cum articulo), notus ex Is. 53, 7. 11. 12. — DEI, a Deo destinatus ut per sui immolationem mundum Deo reconciliet.

Cf. 1 Jo. 2, 2; 1 Pet. 2, 22, 23; Act. 8, 32. Ille agnus Messias esse noscebatur.

V. 30. HIC EST... Commemorat v. 27 et complet, addens : QUIA PRIOR ME ERAT. Idipsum testimonium evangelista citavit v. 15. ubi vide explicatum.

V. 31. ET EGO NESCIEBAM EUM. Hæc addit ad robur testimonii: sola divina revelatione se didicisse, hunc virum Jesum esse Messiam. Sciebat et jam venisse Messiam et se eum prædicare debere, sed facie eum nesciebat: quum autem venisset ad se baptismum petens, revelatione interna primum eum agnovit et visione Spiritus sancti, ut signo item per revelationem præcognito, in eadem notitia confirmatus est. Licet cognatus Jesu, eum tamen nondum obviam habuerat, Deo sic providente quo credibilior Messiæ testis esset.

N. B. Alii aliter hunc locum explicant. Discutere hic non vacat. Vide Toletum.

SED UT MANIFESTETUR ... En scopus baptismi Joannis in aqua tantum. Ita scilicet: a) ut sic Christus a Joanne baptizatus a Patre declararetur; — b) ut novitate hujus ritus perculsi populi intelligerent jam impleri Ezech. 36, 25; — c) ut populus per pænitentiam ad recipiendum Christum disponeretur; — d) ut ratione baptismi major ad Joannem fleret concursus et sic testimonium manifestius evaderet.

Nota: IN ISRAEL, nam missio Joannis non erat ad gentes.

V. 32. 33. ET TESTIMONIUM PERHIBUIT. Non novum est, sed ejusdem continuatio. Verba ab evangelista interjecta sunt ad emphasim. — QUIA VIDI SPIRITUM SANCTUM ... Hæc supponunt notam quarti evangelii lectoribus historiam baptismi Christi a Synopticis narratam. Matth. 3, 13-17; Marc. 1, 9-11; Luc. 3, 21. 22. — HIC EST QUI BAPTIZAT IN SPIRITU SANCTO: oppositio ad superius dictum, v. 31: in aqua. — Sensus: hic est qui Spiritus sancti dona in suos effundet. — His verbis, ut videtur, alludit ad sacramentalem baptismum Christi.

S. August. multis in h. l. disserit de columbæ specie sub qua apparuit Spiritus sanctus.

V. 34. et, igitur, ego vidi et testimonium perhibui. Græce: μεμαρτύρηκα, tempus perfectum, indicans testimonium absolu-

tum. — FILIUS DEI, ὁ νἰός. Ita, quia hæc vox Patris in baptismo Christi audita fuerat. ὁ νἱός (cum articulo) non adoptionis, sic enim multi; ergo naturalis, ergo et ipse Deus. Consubstantialitatem tamen Christi cum Patre Joannem hic populum docere voluisse non constat. Docere certe voluit Jesum esse Messiam, qui ὁ νἱὸς τοῦ θεοῦ vocari solebat. Cf. Ps. 2, 7: Dominus dixit ad me: Filius meus es tu, ego hodie genui te. Jo. 1, 49 (1).

### Vocatio primorum discipulorum.

35. Altera die iterum-stabat Joannes, et ex discipulis ejus duo. 56. Et respiciens Jesum ambulantem, dicit : Ecce agnus Dei. 57. Et audierunt eum duo discipuli loquentem, et secuti sunt Jesum. 38. Conversus autem Jesus, et videns eos sequentes se, dicit eis : Quid quæritis? Qui dixerunt ei : Rabbi, (quod dicitur interpretatum Magister) ubi habitas? 39. Dicit eis: Venite, et videte. Venerunt, et viderunt ubi maneret, et apud eum manserunt die illo: hora autem erat quasi decima. 40. Erat autem Andreas frater Simonis Petri unus ex duobus, qui audierant a Joanne, et secuti fuerant eum. 41. Invenit hic primum fratrem suum Simonem, et dicit ei : Invenimus Messiam. (quod est interpretatum Christus.) 42. Et adduxit eum ad Jesum. Intuitus autem eum Jesus, dixit : Tu es Simon filius Jona : tu vocaberis Cephas, quod interpretatur Petrus. 43. In crastinum voluit exire in Galilæam, et invenit Philippum. Et dicit ei Jesus : Sequere me. 44. Erat autem Philippus a Bethsaida, civitate Andrew, et Petri. 45. Invenit Philippus Nathanael, et dicit ei : Quem scripsit Moyses in lege, et Prophetæ, invenimus Jesum filium Joseph a Nazareth. 46. Et dixit ei Nathanael: A Nazareth potest aliquid boni esse? Dicit ei Philippus : Veni, et vide. 47. Vidit Jesus Nathanael venientem ad se, et dicit de eo : Ecce vere Israelita, in quo dolus non est. 48. Dicit ei Nathanael: Unde me nosti?

<sup>(1)</sup> Plenissimam de Joanne Baptista tractationem videsis apud R. D. Van Steenkiste: Commentarius in Evangelium S. Matthæi 2ª edit. p. 90-106.

Respondit Jesus, et dixit ei : Priusquam te Philippus vocaret, cum esses sub ficu, vidi te. 49. Respondit ei Nathanael, et ait : Rabbi, tu es Filius Dei, tu es Rex Israel. 50. Respondit Jesus, et dixit ei : Quia dixi tibi : Vidi te sub ficu, credis : majus his videbis. 51. Et dicit ei : Amen, amen dico vobis; videbitis cœlum apertum, et Angelos Dei ascendentes et descendentes supra Filium hominis.

V. 35. Incipit exponi electio primorum Christi discipulorum, quos Baptista ei paraverat et ad Jesum sequendum induxerat.

V. 37-40. SECUTI SUNT ex admirabunda curiositate. Vellent eum alloqui, at non audent. Quam suaviter Jesus eos prævenit!

— RABBI interpretatur evangelista, quia Asiæ christiani aramaice nesciebant. — HORA... QUASI DECIMA, id est duæ horæ ante solis occasum. Judæi inter solis ortum et occasum numerabant semper horas duodecim; quæ proin pro variis anni temporibus variæ erant durationis. Igitur quum prope esset nox, apud Jesum hospitati fuisse videntur. — Unum ex his discipulis nominat, alterius nomen tacet : unde fuisse conjicitur ille αλλος μαθητής, sæpe inductus, nunquam nominatus, qui ipse evangelista erat. Fuit ergo Joannes evangelista discipulus Joannis Baptistæ. (Vide Prolegomena. p. 5). Postea ad assiduam Christi sequelam vocatus est Joannes et frater ejus Jacobus, ut refert Matthæus, 4, 21. 22.

V. 41. INVENIT HIC PRIMUM (grace πρώτος) FRATREM SUUM SI-MONEM. Et alter discipulus fratrem habebat, Jacobum: at Andreas primus fratrem suum sollicite quæsitum, ut statim tanti nuncii eum certiorem faceret, invenit (εὐρίσκει), et revelatam sibi quum a Baptista tum ab ipso Jesu veritatem fratri communicat: INVENIMUS MESSIAM. Aramaice κηνώρ, hebraice ηνώρ. Nomen hoc aramaicum retinet evangelista ob rei momentum. Ita Judæi liberatorem suum exspectatum vocare solebant: Jo. 4, 25; Matth. 16, 16; 22, 42; Marc. 14, 61; 15, 32; Luc. 2, 11. 26; 3, 15; 23, 2. 35. 39; Jo. 7, 41. 42, etc. Significat unclus, sicut χριστός, id est, speciali consecratione ad munus aliquod theocraticum deputatus. V. 42. ET ADDUXIT... Exemplum zeli apostolici! — INTUITUS AUTEM, antequam aliquid diceret (unde probatur Jesu omniscientia): TU ES SIMON FILIUS JONA (1) (בְּלָּהָ שִׁי בְּׁיִּלְּא); sed et præscientiam suam ostendit, addens: TU VOCABERIS CEPHAS. (aramaice: מֵלְבָּא ab hebraico בְּלָּא, id est, petra, hinc πέτρος terminatione masculina). Nomen nondum imponitur, sed imponendum prædicitur. Cf. Marc. 3, 16. — Sunt tamen qui teneant tunc statim nomen impositum fuisse. — Impositio nominis symbolici semper aliquid magni a Deo conferendum portendit. Cf. Gen. 17, 5 et 32, 28, ubi de impositione nominum Abraham et Israel. Num. 13. 17 (?); Matth. 1. 21 et Luc. 1, 31, ubi de impositione nominis Jesu — Sensum Christus explicat Matth. 16, 18: Tu es Petrus, etc. — Atque hoc Simoni et Andreæ præambulum fuit plenioris vocationis quæ narratur Matth. 4, 18; Marc. 1, 16.

V. 43. IN CRASTINUM, postridie, INVENIT: obviam habuit...

V. 44. ERAT AUTEM PHILIPPUS A BETHSAIDA... BETHSAIDA Galilææ ad ripam maris Tiberiadis. Patriam indicat, vel ad accurationem historicam, vel ut insinuet Philippi animum ab Andrea et Simone ad sequelam Christi fuisse dispositum.

V. 45. INVENIT PHILIPPUS NATHANAEL. (בְּבָּבָּבָּל, Deusdedit). Hunc inter apostolos adnumerari a S. Joanne vix dubium esse potest. Cf. 21, 2, ubi promiscue cum apostolis locum obtinet. A Synopticis nomen hoc tacetur. Idem putatur ac Bartholomæus, qui in tribus catalogis (Matth. 10, 3; Marc. 3, 18; Luc. 6, 14) (2) statim post Philippum nominatur et cuius nomen in quarto evangelio non occurrit. — QUEM SCRIPSIT MOYSES, id est, de quo scripsit. (Hellenismus est non sine exemplo apud classicos.) Alludit ad vaticinum Moysis, Deut. 18, 15-19 ubi de Propheta. Id, ut messianicum, notissimum fuisse, colligitur ex Act. 3, 22, 23 et ex nomine à হ্রহ্র্ট্রের, quod Messiæ, vel certe ejus præconi

<sup>(</sup>ו) Sunt qui velint, Jona contractum esse pro Joanna (Joannes). Nota tamen duo nomina aramaica יוֹבָר, columba, et יוֹחַבֹּי, Dominus propitius.

<sup>(2)</sup> In catalogo Act. 1, 13 ab invicem separantur. Toletus, post S. Augustinum, negat apostolum esse Nathanaelem. — P. Patrizi per exclusionem ceterorum apostolorum bene ostendit identitatem *Nathanaelis* et *Bartholomæi*, id est, *filii Tholomæi*. Vide ejus comment., in h. l., p. 25.

insigni, tribuebatur (Vide ad v. 21). — FILIUM JOSEPH A NAZARETH. Ita Philippus secundum vulgarem opinionem loquitur, ignorans partum virgineum et Jesu natalem in Bethlehem. — Frustra ex hoc loco rationalistæ argumentum quærunt ad elevandam fidem SS. Matthæi et Lucæ de modo et loco nativitatis Christi. Utrumque factum non ignorabat Joannes, sed ignorabant Philippus, Jerosolymitani (Jo. 7, 42) etc.

V. 46. Legendum cum signo interrogationis. Sensus: A Nazareth loco tam ignobili, potestne aliquid boni ortum ducere? Cf. Matth. 13, 57. 58, Marc. 6, 6, Luc. 4, 29: ubi Nazarethani apparent duri, increduli, ingrati. — VENI ET VIDE. Non disputat, sed ad Jesum ducit. Bonum exemplum iis sequendum qui cum bonæ fidei incredulis agunt.

V. 47. VIDIT JESUS... Nathanael gratiam oblatam non rejicit, et a Jesu ob sinceritatem laudatur. — Totum hoc colloquium ad scopum evangelistæ multum confert, ostendendo Christum absentia cognoscere et corda scrutari. — VERE ISRAELITA, id est, non genere tantum sed et moribus. — IN QUO DOLUS NON EST explicat adverbium å $\lambda\eta\theta$  $\tilde{\omega}_{\varsigma}$ .

V. 48. UNDE ME NOSTI? Interrogatio virum candidum prodit. Non tamen his verbis insinuat Nathanael se laudem Christi mereri. — RESPONDIT JESUS... indirecte, ostendens sibi abscondita non latere, et sic potuisse se Nathanaelis cor intueri: PRIUSQUAM TE PHILIPPUS VOCARET, QUUM ESSES SUB FICU, VIDI TE.

V. 49. Ex argumento scientiæ supernaturalis Jesu, auxiliante divina gratia, Nathanael agnoseit vera sibi Philippum dixisse, et Jesum Messiam proclamat, sub duplici recepto Messiæ nomine. Utrum sub nomine & νίδε τοῦ θεοῦ divinam Jesu naturam explicite agnoverit, affirmant alii; alii dubitant (Card. Franzelin tenet Nathanael sub nomine & βατύλεὺς τοῦ θεοῦ confessum esse divinitatem Jesu, sub nomine & βατύλεὺς τοῦ Ἰσρχήλ qualitatem Messiæ. De Verbo incarn., thesi 3); plerique negant. Hoc enim mysterium ab ipso Christo plene revelandum fuisse videtur. In ipso tamen nomine jam implicita hæc revelatio existebat.

V. 50. Jesus ejus fidem ob hoc argumentum præstitam laudat et majora argumenta promittit quibus in fide confirmetur.

V. 51. Hæc Jesus etiam adstantibus dicit. Quæ sint hæc ma-Jora jam explicat. Amen, amen dico vobis. Duplex illud amen in formula assertoria est locutio S. Joanni propria. Synoptici in simili formula non nisi unum amen adhibent. Prophetæ olim oracula proferebant invocata Jehovæ auctoritate: "Hæc dicit Dominus. "Jesus ex autoritate propria: Ego dico vobis. Cf. Heb. 1, 1.

VIDEBITIS CŒLUM APERTUM, ET ANGELOS DEI ASCENDENTES ET DESCENDENTES SUPER FILIUM HOMINIS. Locus obscurus et vera crux interpretum. Unde multiplex expositio.

Alii exponunt verba sensu proprio, alii, sensu translato.

## Sensu proprio, et rursus non uno modo:

- I) de angelis qui apparuerunt in horto Jesu agonizanti, et ad sepulchrum post resurrectionem (Chrysost. cum schola ejus). At illi angeli non ascenderunt super Filium hominis, nec fuere visi a discipulis.
- 2) de angelis qui apparuerunt in ascensione Domini (Item Chrysost... At illi rursus descenderunt quidem, sed non ascenderunt super Filium hominis.
- 3) de angelis Christo post tentationem ministrantibus in deserto. Ascendere et descendere super aliquem, hebraismus est qui idem sonat ac : alicui ministrare (Cyrill. Alex.). At illos angelos nulli ex discipulis viderunt.
- 4) de angelis Christo ministraturis in ultimo judicio (Maldonat.). Erit quidem hoc judicium, a Christo exercitum, insigne ejus divinitatis argumentum. Modus tamen loquendi Christi in textu nostro videtur proponere discipulis aliquid in præsenti vita adimplendum.
- 5) Sunt qui putent hic a Christo prædici speciale quoddam et individuum vitæ suæ miraculum, quod quando impletum sit ignoretur. At hypothesis hæc est fere gratuita; et mirum certe foret, hujusmodi a Christo facti prodigii nullam inveniri in antiquitate mentionem.

## Sensu translato, et iterum varie varii:

1) de angelis ministrantibus Christo in gubernanda Ecclesia, custodiendis hominibus, et in die judicii mortuos excitaturis et electos separaturis a reprobis (Tolet.). — At hoc ministerium,

maximam partem occultum, quomodo tamquam signum potestatis Christi hominibus apparebit?

- 2) Angelos illos alii figurate intelligunt virtutes cœlestes multiplices (δυνάμεις) quas Christus in miraculis suis edendis ostensurus esset (Beelen, Maier, Olshausen...). Prodigia scilicet solebant angelis tribui, et aliquando, vel forte semper, angelorum adhibito ministerio fiebant. Cf. Jo. 5, 4, ubi de angelo movente aquam in piscina Bethsaidæ; Matth. 28, 2, ubi angelus lapidem sepulchri revolvit; Act. 12, 7, ubi angelus educit Petrum e carcere; Dan. 3, 49, ubi angelus excutit flammam ignis de fornace babylonica; et Apoc. passim. In his tamen ministeriis angeli invisibiles remanebant. Unde ergo potuit dicere Jesus : Videbitis angelos Dei ascendentes etc.?
- 3) Alii provocant ad visionem patriarchæ Jacob (Gen. 28, 12, 13), in qua vidit angelos ascendentes et descendentes scalam illam portentosam. Ad illam visionem dicunt fieri hoc loco evidentem allusionem : adeoque similem esse et visionis Jacobi et verborum Christi significationem. Quum ergo visio Jacobi, juxta contextum (Gen. 28, 13-15), designaret specialem Dei circa Jacob protectionem perpetuo manifestandam, ita et Filio hominis jugi adjutorio prædici Deum adfuturum, quod adjutorium per miracula præcipue fieri manifestum, juxta Nicodemi dictum Jo. 3, 2 (Hengstenberg, Kuinoel, de Wette..... At si a Jacobo angeli visi sunt, in illa circa Christum divina protectione certe nequaquam visibiles se præbuerunt. Unde non satis apparet duorum textuum Genesis et evangelii parallelismus realis.
- 4) S. Augustinus angelos vult esse *prædicatores*, ascendentes dum sublimia, descendentes dum simpliciora loquuntur. At in tali prædicatione quid prodigii reperitur quod Christus tamquam signum suæ missionis assumere potuerit?

In tanta opinionum varietate seligat lector eam quæ sibi ceteris minus improbabilis videatur,

# CAPUT II.

Argumentum. Nuptiæ in Cana Galilææ et primum miraculum Christi (1-11). — Iter in Capharnaum (12). — Festo Paschatis Christus e templo jerosolymitano mercatores ejicit (13-17). — Qua occasione, a Judæis provocatus, prædicit mortem et resurrectionem suam (18-22). — Jerosolymis multis miraculis sibi fidem facit. At quum sit scrutator cordium, Judæis se non credit (23-25).

### Nuptiæ in Cana.

- 1. Et die tertia nuptiæ factæ sunt in Cana Galilææ : et erat mater Jesu ibi. 2. Vocatus est autem et Jesus, et discipuli ejus ad nuptias. 3. Et deficiente vino, dicit mater Jesu ad eum : Vinum non habent. 4. Et dicit ei Jesus : Quid mihi, et tibi est mulier? nondum venit hora mea. 5. Dicit mater ejus ministris: Quodcumque dixerit vobis, facite. 6. Erant autem ibi lapideæ hydriæ sex positæ secundum purificationem Judæorum, capientes singulæ metretas binas vel ternas. 7. Dicit eis Jesus : Implete hydrias agua. Et impleverunt eas usque ad summum. 8. Et dicit eis Jesus : Haurite nunc, et ferte architriclino. Et tulerunt. 9. Ut autem gustavit architriclinus aguam vinum factam, et non sciebat unde esset, ministri autem sciebant, qui hauserant aquam : vocat sponsum architriclinus. 10. Et dicit ei : Omnis homo primum bonum vinum ponit : et cum inebriati fuerint, tunc id, quod deterius est: Tu autem servasti bonum vinum usque adhuc. 11. Hoc fecit initium signorum Jesus in Cana Galilwa: et manifestavit gloriam suam, et crediderunt in eum discipuli ejus.
- V. 1. ET DIE TERTIA ex quo Jesus e Judæa in Galilæam abierat (1, 43). NUPTLE: convivium nuptiale. CANA GALILÆE.

Additur Galilææ, juxta plures, ad distinctionem ab alia, quæ erat in tribu Aser. Galilæa pars erat terræ Israel septentrionalis, Phœniciæ adjacens. — et erat mater jesu ibi, et quidem, ut ex sequentibus conjicitur, hujus convivii propriam sollicitudinem gerens; tunc jam vidua, secus cur S. Joseph non adfuisset? — Putantur sponsi B. Virginis consanguinei fuisse.

- V. 2. VOCATUS EST AUTEM ET JESUS, supra numerum prævisum. ut videtur, quoniam illuc advenerat, et cum ipso discipuli ejus. illi quinque quos sibi adsciverat. Ex aucto numero explicatur defectus vini apud sponsos non divites. Jesus invitatus venit, ut ostendat sanctum esse matrimonium. Ita Patres.
- V. 3. ET DEFICIENTE VINO, DICIT MATER JESU AD EUM: VINUM NON HABENT. Mira B. Virginis caritas, fiducia, prudentia. Remedium qualecumque ab omnipotente filio exspectat. Quale, non dicit. (Aliqui rationalistæ volunt Mariam his verbis insinuasse filio suo ut cum discipulis recederet et sic sponsorum confusionem præcaveret. Contra est v. 5.)
- V. 4. QUID MIHI ET TIBI EST, MULIER? Horum verborum statuendus sensus tum grammaticalis, tum realis in mente Christi.

Quæritur 1º de sensu grammaticali.

R. 1º sententia. (Euthym. in h. l. et Tolet.). Neque ad me, nec ad te spectat de vini copia providere, sed ad sponsos invitantes.

Contra est, præsentem enunciationem esse certissimum hebraismum qui hunc sensum non habet.

2<sup>3</sup> sententia. (August., Luc. Brug., Tol., Patrizi). *Quid mihi tecum commune est?* id est, in hoc negotio patrandi miracula: hoc enim pertinet ad naturam meam divinam, quam a solo Patre habeo, et juxta quam nil mihi cum matre commune est.

Ita S. August. (in Jo. tract, VIII, 9) : "Dominus noster Jesus

- " Christus, et Deus erat et homo : secundum quod Deus erat,
- matrem non habebat; secundum quod homo erat, habebat.
- Mater ergo erat carnis, mater humanitatis, mater infirmitatis
- quam suscepit propter nos. Miraculum autem quod facturus
- erat, secundum divinitatem facturus erat, non secundum in-
- firmitatem : secundum quod Deus erat, non secundum quod
- 🤊 infirmus natus erat. 🦡

Contra est: a) Quod Jesus ipse aliter videtur dictum suum explicare, dicens: Nondum venit hora mea. — b) Videtur agi de relatione personæ ad personam: et sic falsum est nihil esse commune inter Christum Deum et Mariam, matrem Dei. — c) Quod tamen a matre exoratus miraculum fecit. — d) Quod usus loquendi hunc sensum non omnino admittere videtur.

3º sententia. Sensus judicandus ex locis parallelis. Sunt autem: 1) 2 Sam. 16, 10. Petenti Abisai ut sibi liceat amputare caput Semei maledicentis Davidi, rex respondet : " Quid mihi et vobis est filii Sarvice? dimittite eum ut maledicat. " Id est : quare me importune ad vindictam provocatis? — 2) 3 Reg. 17, 18. Vidua Sareptæ, moriente Filio suo, dicit ad Eliam : " Quid mihi et tibi vir Dei? ingressus es ad me ut ... interficeres filium meum? - Prophetæ ad se adventum importunum sibi esse manifestat, quippe quem filii mortis causam putet. — 3) Jud. 11, 12. Jephte ad regem Ammon : " Quid mihi et tibi est, quia venisti contra me, ut vastares terram meam? "Id est : quid habes tu contra me : quid jurgii inter nos? — 4) Jos. 22, 24 : - Cras dicent filii vestri filiis nostris : Quid vobis et Domino Deo Israel? - Id est gallice: Que vous importe le Seigneur? - 5) 4 Reg. 3, 13. Eliseus impium regem Israel ipsius opem invocantem ita compellat : " Quid tibi et mihi est? Vade ad prophetas patris tui et matris tuæ. "Sensus patet. — 6) 4 Reg. 9, 18. 19. Joram mittit nuncium obviam Jehu et ait: " Pacata suntne omnia? - Id est : Affersne pacem nobis? Dixitque Jehu : « Quid tibi et paci? transi et sequere me. « Sensus : Que vous importe la paix? Res agitur nunc temporis prorsus alia. Impedire vult Jehu ne quid de suo consilio Joramo innotescat, et ideo omnes nuncios ad se missos redire prohibet et se segui jubet. — 7) 2 Par. 35, 21. Nechao rex Ægypti ita ad nuncios Josiæ: " Quid mihi et tibi est, rex Juda? Non adversum te hodie venio. "Gallice fere: Pourquoi me cherches-tu querelle? — 8) Matth. 8, 29. Dæmones ad Jesum : " Quid nobis et tibi, Fili Dei? Venisti huc ante tempus torquere nos? " Id est: Quid nobis molestus es?... — 9) Luc. 8, 28 : " Quid mihi et tibi est, Jesu Fili Dei Allissimi? obsecro te ne me torqueas. " — 10) Matth. 27, 19. Uxor Pilati: " Nihil tibi et justo huic. " Id est : Nullam ei fac molestiam.

Igitur similes illæ locutiones designant relationem mutuam aliquo modo *importunam*, sive ex malevola sive ex benevola alterutrius intentione profectam. Ubi responsum fit propositioni alicui, significant formulæ illæ propositionem istam alteri accidere importunam. Ita et loco nostro exponendum videtur responsum Christi, quoad illius sensum mere grammaticalem.

Quæritur 2º de sensu reali horum verborum.

R. Jesum his verbis matrem impie contempsisse veteres ethnici jactabant, at a Patribus optime refutati fuerunt. Increpationem tamen Mariæ legitimam his verbis contineri nonnulli Patres tenuerunt: ita S. Athanasius (Serm. 3 cont. arian., 41); S. Chrysostomus (in h. l.), qui tres dat rationes: 1) quia Maria volebat jure materno filio suo miraculum præcipere; 2) quia miraculum intempestive petebat; 3) quia ex vana gloria opera miraculosa Filii sibi aliquomodo tribui quærebat. — Item S. Augustinus (in h. l.) dat primam harum rationum, omissis ceteris. (Greg. Nyss., Iren., Euthym.)

Contra est: a) B. Virginem ob aliquam culpam increpari meruisse catholicus jam tenere non potest post Trid. VI, can. 23: "Si quis hominem... dixerit posse in tota vita peccata omnia, "etiam venialia, vitare, nisi ex speciali Dei privilegio, quemad-"modum de Beala Virgine tenet Ecclesia, anathema sit. "—b) Aliæ duæ rationes a Patribus datæ non valent: nam B. Virgo nihil filio præcipit, sed, ut olim de morbo Lazari Martha et Maria, factum solummodo exponit; deinde ejus propositionem fuisse vere intempestivam admitti nequit; secus enim Jesus ei non obtemperasset, neque ipsa mater contra filii notam voluntatem ministros ad eum misisset.

Alii, ut Maldonatus et Toletus, increpationem admittunt simulatum ad nostrum instructionem: nihil seilicet Christum in iis quæ Patris erant carnalis necessitudinis respectum habuisse. Cf. Luc. 2, 49 et Matth. 12, 48-50.

Contra est: a) quod tamen matri petenti cessit. Ad quid ergo simulata increpatio! — b) Juxta doctrinam catholicam Christus Mariæ intercedenti multas gratias concedit quia mater sua est.

Melius videtur dicendum nullam fuisse increpationem nec

veram nec simulatam, sed dictum Jesu explicandum esse ut responsum Jehovæ Moysi obsecranti (Exod. 32, 10): Dimitte me, ut irascaturfuror meus contra eos. Cui nihilominus deprecari pergenti populi veniam concessit. Vel etiam ut responsum S. Benedicti ad sororem suam Scholasticam: "Parcat tibi omnipotens Deus, soror, quid est quod fecisti?"

- S. Chrysosost. (in h. l.): "In matris honorem id fecit, ne "omnino ipsi repugnare videretur, ne ex imbecillitate id facere "videretur, ne tanto adstante cœtu matrem pudore afficeret: "nam ministros ipsi obtulerat."
- S. Cyrill. Alex. (in h. l.): "Præterea, maximum esse il"lum honorem qui parentibus debetur, Christus ostendit, dum
  "reverentia matris id faciendum suscipit, quod facere nole"bat."

Significat ergo Jesus petitionem matris sancte importunam, sanctam Filio vim inferentem, ita ut ob petitionem matris tempus patrandi miracula prævenire aliquomodo cogatur. Si mater non petivisset, tardius cœpisset miracula edere. Quæ sancta matris importunitas quam grata sibi exstiterit Jesus ipse manifestavit, postulatum a se, et secus non patrandum, miraculum uni matri concedendo. Ita SS. Cyrill. Alex., Ambros.

Juvat hic transcribere verba P. Patrizi in h. l.:

"Duo solummodo de Maria Christi matre Joannes narrat, non qualiacumque, sed quæ apprime cuique suadeant ut spem suam omnem fiduciamque secundum Christum in sanctissima Virgine securus ponat; idque ipsum efficere Joannem, atque adeo unum Joannem, ea narrando voluisse facile ille credet qui meminerit ut Joanni discipulo a Christo cruci fixo jamque animam agente matris cura fuerit demandata, utque ex illa hora acceperit eam discipulus in sua. Primum duorum in hoc loco narratur; eoque docemur Deum, respectu Virginis hujus precum, ab omni æternitate quædam aliter fieri decrevisse ac fuisset decreturus si Virgo preces non interposuisset."

Quæritur 3° quid sibi velit appellatio mulier, γύναι.

R. Nullus in hac voce contemptus, ut patet ex Jo. 19, 26. Apud Græcos honoratissimæ matronæ ita compellabantur. Vide Xenoph. Cyrop. 5, 1, 6, ubi ita ad regiam mulierem sermo diri-

gitur: γύναι. Non dixisse eum: mater, plures volunt, quia agebatur de opere naturæ divinæ. Sed hæc ratio ex supra disputatis parum congrua videtur, et certe Jo. 19, 26 non explicat, ubi matrem sub cruce stantem Jesus, ut homo, moriturus sic etiam compellat. Ita forte Jesus utraque occasione dixit ad mariorem reverentiæ significationem (?)

### Quæritur 4º quid significet : Nondum venit hora mea.

- R. Est hæc expressio Joanni fere propria. Cf. 4, 21, 23; 5, 25, 28; 7, 30; 8, 20; 12, 23, 27; 13, 1; 16, 4, 21; 17, 1; Apoc. 9, 15; 14, 7, 15. Significat tempus ad aliquam rem Dei consilio prædefinitum. Non semper in ore Jesu hora mea sonat tempus passionis, sed exponendum juxta subjectam materiam. Hoc loco hora mea est tempus quod, præscindendo a petitione matris, præfinitum erat ut Jesus per miracula patrata tamquam Filius Dei claresceret. Absolute quidem venerat hora ejus, siquidem statim postea miraculum petitum fecit.
- V. 5. B. Virgo, ex tenore vocis amicissimo et obsequentissimo quo Jesus verba illa dixerat, percepit velle eum petitioni matris concedere miraculum. Ministros ad eum misit, utpote ad quos vinum propinandum directe spectaret; vel, ut aliquibus placet, interna revelatione edocta velle Jesum eis ad prodigium uti. Mira iterum Virginis fiducia, prudentia, simplicitas (1).
- V. 6. ERANT AUTEM IBI LAPIDEÆ HYDRLE SEX POSITÆ (2) SECUNDUM PURIFICATIONEM JUDÆORUM. Cf. Matth. 15, 2; 23, 25; Marc. 7, 2-5. METRETA, mensura Græcorum pro liquidis, viginti saltem litrorum. BINAS VEL TERNAS, id est : aliæ binas, aliæ ternas. Unde tota quantitas vini inter 240 et 360 litra (3).
- V. 8. ET DICIT EIS JESUS : HAURITE NUNC, ET FERTE ARCHITRI-CLINO, præposito ministrantium. cujus erat vinum prægustare.

<sup>(1)</sup> Verba B. Mariæ ad ministros bene accommodantur huic sensui ascetico: Hoc a nobis postulat B. Virgo, ut faciamus omnia quæcumque Jesus dixerit nobis.

<sup>(2)</sup> De sensu mystico sex hydriarum fuse disserit S. Augustinus, in Joann. IX, 6 usque ad finem.

<sup>(3)</sup> Ita optimi interpretes. Sed in *Annuaire de l'Observatoire de Bruxelles*, 1878. p. 118, æstimatur metreta valere litra 39, 39. Quantitas vini prodigiosi fuisset ergo inter 473 et 709 litra.

- V. 10. INEBRIATI, hebraismus, de iis dicitur qui copiose potarunt quamvis ideo ebrii facti non sint (heb. שכר). Cf. Gen. 43, 34; Cant. 5, 1; Agg. 1, 6. Vinum igitur fecerat Jesus et copiosum et optimum.
- V. 11. HOC FECIT INITIUM SIGNORUM JESUS. Clarius græce: Ταύτην ἐποίησε τὴν ἀργὴν τῶν σημείων ὁ Ἰησοῦς. Id est: Hoc miraculo facto in Cana inchoavit seriem miraculorum suorum. Sequitur effectus, sedulo ab evangelista notatus, utpote ad scopum faciens, et ideo narratus ab ipso. MANIFESTAVIT GLORIAM SUAM quasi unigeniti a Patre, ut 1, 14. ET CREDIDERUNT IN EUM DISCIPULI EJUS fide non incipiente, qualem jam habebant antea, sed confirmata. Cf. Prov. 9, 5, locus messianicus, enuncians id cujus prodigium Canæ typus dici posset.

### Iter Jesu in Capharnaum.

- 12. Post hoc descendit Capharnaum ipse, et mater ejus, et fratres ejus, et discipuli ejus: et ibi manserunt non multis diebus.
- V. 12. Post hoc descendit capharnaum... et fratres ejus, id est, juxta hebraismum, cognati ejus. Matth. 13, 55 quatuor nominantur: Jacobus, Joseph, Simon, Judas (vide infra ad cap. VII, 3). Hi fratres nuptiis adfuisse non leguntur: ergo videtur Jesus primum ivisse Nazaretham, inde cum cognatis petiisse Capharnaum. Erat hæc civitas celebre emporium ad ripam maris Tiberiadis.

## Ejectio mercatorum e templo.

13. Et prope erat Pascha Judæorum, et ascendit Jesus Jerosolymam: 14. Et invenit in templo vendentes boves, et oves, et columbas, et nummularios sedentes. 15. Et cum fecisset quasi flagellum de funiculis, omnes ejecit de templo, oves quoque, et boves, et nummulariorum effudit æs, et mensas subvertit. 16. Et his, qui columbas vendebant, dixit: Auferte ista hinc, et nolite facere domum Patris mei, domum negotiationis. 17. Recordati sunt vero discipuli ejus quia scriptum est: Zelus domus tuæ comedit me.

V. 13. ET PROPE ERAT... Hebraismus pro: Nam prope erat PASCHA JUDÆORUM. Hæc ratio est cur cito Capharnaum reliquerit. — ASCENDIT... JEROSOLYMAM, juxta legem Deut. 16, 16, sed et juxta vaticinium Malachiæ (3, 1-3), ubi et venturus ad templum suum et purgaturus filios Levi prædictus fuerat. Atque hæc videtur fuisse præcipua ratio cur S. Joannes inter tot alia a Christo tunc Jerosolymis gesta, hoc unum narrandum selegerit. Alia procul dubio ratio fuit, quod hæc templi purgatio Christo occasio fuerit prædicendæ suæ resurrectionis, per quam vitæ dominus adeoque Deus esse appareret. — Hoc est primum Pascha vitæ Jesu publicæ, quod sedulo notandum est, ad concordiam evangeliorum. Joannes optime notat tempora et accurate sequitur ordinem chronologicum.

Nota. Evangelistæ synoptici unum tantum Christi iter jerosolymitanum commemorant, ultima vitæ ejus hebdomade. Joannes quinque hujusmodi itinera narrat. Ideo a rationalistis nonnullis falsitatis arguitur. Immerito sane : nam haud spernendis argumentis multiplex iter jerosolymitanum probabile ostenditur: 1) Venerat Christus ad salvandum totum populum suum. Ergo non debebat se intra limites unius tantum portionis terræ sanctæ et inter ruricolas quasi perpetuo continere. — 2) Præcursorem nactus erat et noverat Joannem Baptistam : ibi ergo decebat Christi activitatem exordiri ubi præcipue fama Baptistæ vigebat, id est, in Judæa (Matth. 11, 10). — 3) Contradictio etiam quam in Galilæa passus est Jesus e Judæa prodiit : ergo vel hæc contradictio orta fuerat ex gestis a Christo in Judæa, vel ea certe ipsum provocare debebat ut eidem in Judæa resisteret (Matth. 15, 1; Luc. 5, 17). -4) Neque ipsum minus eo alliciebant festa popularia, tum ut ipse legi mosaicæ faceret satis, tum ut coram haberet a se instituendam populi magnam frequentiam ad festa illa undique congregatam. — 5) Non pauca indicia itineris multiplicis prostant apud ipsos Synopticos : a) Matth. 23, 37 : ... quoties volui congregare filios tuos. — b) Luc. 19, 42-44, quo modo Christus loqui vix potuisset quando primum Jerosolymam petebat. — c) Matth. 11, 25, sapientes illi et prudentes Jerosolymis præcipue degebant. — d) Multos notos habebat jam Christus in Judæa quando eam ante passionem petiit:

familiam Marthæ, virum bethphagenum cujus asinum mutuatus est, dominum cœnaculi ad ultimum pascha, Josephum ab Arimathæa (1).

V. 14. ET INVENIT IN TEMPLO VENDENTES... Bis Christus vendentes etc. templo ejecit: sub prædicationis initio, de quo hic; deinde ultimo Paschate paulo ante passionem, de hoc Matth. 21, 12; Marc. 11, 15; Luc. 19, 45. — Simile festum, at tribus annis distans: dissimiles circumstantiæ, et alia verba Jesu ad negotiatores directa. Gratis asserit Réville (2): "C'est là un de ces actes qui évidemment ne se répètent pas. Imo vero, renatus post priorem correctionem abusus, iteratam correctionem etiam instantius requirebat. — IN TEMPLO: totum dicit pro parte, atrio gentium, ut videtur (3). — VENDENTES BOVES ET OVES offerendos in paschalibus sacrificiis. — NUMMULARII, ad extraneorum pecunias commutandas et ut omnes possent sibi comparare siclum sanctuarii, ad templi tributum solvendum. — Teste Fl. Josepho, antiquitus negotiatio in templo non exercebatur. Erat ergo corruptela merito eliminanda.

V. 15. OMNES EJECIT DE TEMPLO, OVES QUOQUE... Græce: πάντας ἐξέβαλεν ἐχ τοῦ ἱεροῦ, τά τε πρόβατα καὶ τοὺς βόας, quod explicari potest de solis animalibus flagello ejectis. Nil vetat intelligere ut in Vulgata, etiam de hominibus. — EFFUDIT ÆS, ET MENSAS SUBVERTIT: intellige sive unica sive duplici actione.

V. 16. COLUMBAS, loculis inclusas, auferri jubet. — ET NOLITE... Hæc ad omnes dicit. — DOMUM PATRIS MEI: sibi singulariter Deum in Patrem vindicat, hinc se declarat τὸν υξὸν τοῦ θεοῦ, et quidem Filium *Dei Judæorum*, quem igitur non rejicit, ut volunt Tubingani. — DOMUM NEGOTIATIONIS. Non ipsum eorum commercium erat illicitum, sed illicitus locus. In altera eje-

<sup>(1)</sup> Vide Beyschlag in Theologische Studien und Kritiken. 1874, p. 673-675.

<sup>(2)</sup> Revue des Deux Mondes. 1866, tome 63, p. 92.

<sup>(3)</sup> Templum ab Herode Magno exstructum tria habebat atria, quorum alterum altero altius situm erat: atrium videlicet gentium, in quod ethnicis ingredi licebat; atrium mulierum ex parte orientali inter atrium gentium et tertium, quod atrium erat Israelitarum. In hoc tamquam pars includebatur atrium sacerdotum. Hoc atrium sacerdotum ad sanctuarium (τὸν ναόν) ducebat.

ctione dicit: speluncam latronum, quia. ut videtur, tunc illicita quædam ipsi commercio inerant.

V. 17. RECORDATI SUNT... Prædictam noverant de Messia specialem erga domum Dei reverentiam: vaticinium tunc impletum intelligunt. Vaticinium ex Ps. 68 (69), 10. Hunc Psalmum esse messianicum constat ex præsenti textu S. Joannis, deinde ex Jo. 19, 28-30 (Ps. 68, 22); Rom. 15, 3 (Ps. 68, 10); Act. 1. 20 (Ps. 68, 26). — Cf. Zach. 14, 21: et non erit mercator ultra in domo Domini exercituum in die illo. (mercator, בַּנַעָנִי, Chananæus. Cf. Prov. 31, 24). — Mal. 3, 1: Et statim veniet ad templum suum dominator, quem vos quæritis, et angelus testamenti quem vos vultis.

#### Prædictio resurrectionis.

- 18. Responderunt ergo Judæi, et dixerunt ei: Quod signum ostendis nobis quia hæc facis? 19. Respondit Jesus, et dixit eis: Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud. 20. Dixerunt ergo Judæi: Quadraginta et sex annis ædificatum est templum hoc, et tu in tribus diebus excitabis illud? 21. Ille autem dicebat de templo corporis sui. 22. Cum ergo resurrexisset a mortuis, recordati sunt discipuli ejus, quia hoc dicebat, et crediderunt scripturæ, et sermoni quem dixit Jesus.
- V. 18. Divinam in hoc facto auctoritatem et potentiam Christus ostenderat, ut qui solus, homo privatus, nullo resistente, tot homines flagello expulerat e templo, ubi tolerantibus certe magistratibus versabantur. Idipsum sufficiens signum esse poterat. SIGNUM tamen petunt, quo Christus divinam suam probet auctoritatem, utpote humana destitutus.
- V. 19. Male dispositis, qui ne ob miraculum quidem in se crederent, directe respondere dedignatur; ita tamen respondet ut asserat sibi competere potestatem humana majorem. solvite templum noc. Figurate dicit, at ita obscure ut Judæi obvio sensu proprio intelligant. Christum corpus suum indigitasse probabile est, sed a Judæis non capitur. Hæc solutio est sepa-

ratio animæ a corpore. — IN TRIBUS DIEBUS, id est, tertio die. Cf. Esther 4, 16 et 5, 1, ubi apparet duas expressiones objective æquivalentes esse.

V. 20. QUADRAGINTA ET SEX ANNIS ÆDIFICATUM EST TEMPLUM HOC, intellige templum herodianum, de quo Jos. Ant. 15, 11, 5. 6. Hic templi istius ædificationi assignat tantum annos novem et dimidium; at eidem ampliando et ornando laboratum est usque ad regnum Agrippæ II, paucis annis ante cladem jerosolymitanam. Anno primo vitæ publicæ Christi, a quadraginta sex annis opus incæptum erat. Inceperat enim anno Herodis 18°.

V. 21 et 22. Verum sensum Jesus occultum relinquit, evangelista exponit, qui sensus discipulis ipsis ante resurrectionem non innotuit. Tunc recordati hujus sermonis Jesu. eum intellexerunt, propheticum fuisse crediderunt, sed et scripture, ut de eodem argumento vaticinanti, crediderunt. Ps. 15, 10: Non derelinques animam meam in inferno: nec dabis sanctum tuum videre corruptionem. Cf. Act. 2, 31; 13, 35. — Et, sensu typico, secundum communem Patrum interpretationem. Osee 6, 3: Vivificabit nos post duos dies: in die tertia suscitabit nos, et vivemus in conspectu ejus.

## Christi gesta Jerosolymis.

25. Cum autem esset Jerosolymis in pascha in die festo, multi crediderunt in nomine ejus, videntes signa ejus, quæ faciebat.
24. Ipse autem Jesus non credebat semetipsum eis, eo quod ipse nosset omnes. 25. Et quia opus ei non erat ut quis testimonium perhiberet de homine : ipse enim sciebat quid esset in homine.

V. 23. QUUM AUTEM ESSET JEROSOLYMIS IN PASCHA IN DIE FESTO.. Græce: ἐν τῷ ἑορτῷ, quod totam seriem festivalem Paschatis designat. — crediderunt eum esse Messiam, videntes signa, miracula; qualia, non dicit evangelista.

V. 24. Non se credebat eis. Lusus est in verbo πιστεύειν. Sensus: Jesus sciens eorum fidem non fore stabilem, noluit cum eis tamquam cum discipulis confidenter agere. — EO QUOD IPSE NOSSET OMNES, intima scilicet cordium eorum discernens.

V. 25. Causam dat cur Jesus nosset omnes, non externo indicio, sed sua omniscientia qua corda hominum scrutaretur. Hinc argumentum divinitatis Jesu. Nam omniscientia ut divinitatis attributum merito habebatur. Cf. 3 Reg. 8, 39; 1 Par. 28, 9; 2 Par. 6, 30; Job 42, 2; Ps. 7, 10; Act. 15, 8; Ps. 138, 3. — Evangelista etiam alibi: Jo. 6, 62; 13, 11; 21, 17; Apoc. 2, 23 (cf. 1, 18), idem de Christo prædicat.

## CAPUT III.

**Argumentum.** Colloquium cum Nicodemo de baptismo, de redemptione, deque fidei in Christum necessitate (1-21). — Jesus incipit baptizare : de quo queruntur discipuli Joannis. Hinc Baptistæ testimonium de dignitate Christi, deque fidei in eum necessitate (22-36).

### Colloquium cum Nicodemo.

1. Erat autem homo ex Pharisæis, Nicodemus nomine, princeps Judæorum. 2. Hic venit ad Jesum nocte, et dixit ei : Rabbi, scimus quia a Deo venisti magister, nemo enim potest hæc signa facere, quæ tu facis, nisi fuerit Deus cum eo. 3. Respondit Jesus, et dixit ei : Amen, amen dico tibi, nisi quis renatus fuerit denuo, non potest videre regnum Dei. 4. Dicit ad eum Nicodemus : Quomodo potest homo nasci, cum sit senex? numquid potest in ventrem matris suæ iterato introire, et renasci? 5. Respondit Jesus: Amen, amen dico tibi, nisi quis renatus fuerit ex aqua, et Spiritu sancto, non potest introire in regnum Dei. 6. Quod natum est ex carne, caro est: et quod natum est ex spiritu, spiritus est. 7. Non mireris quia dixi tibi: oportet vos nasci denuo. 8. Spiritus ubi vult spirat : et vocem ejus audis, sed nescis unde veniat, aut quo vadat : sic est omnis, qui natus est ex spiritu. 9. Respondit Nicodemus et dixit ei : Quomodo possunt hæc fieri? 10. Respondit Jesus, et dixit ei : Tu es magister in Israel, et hæc ignoras? 11. Amen, amen dico tibi, quia quod scimus loquimur, et quod vidimus testamur, et testimonium nostrum non accipitis. 12. Si terrena dixi vobis, et non creditis : quomodo, si dixero vobis cælestia, credetis? 15. Et nemo ascendit in cœlum, nisi qui descendit de cœlo, Filius hominis, qui est in cœlo. 14. Et sicut Moyses exaltavit serpentem in deserto; ita exaltari oportet Filium hominis: 15. Ut omnis, qui credit in ipsum, non pereat, sed habeat vitam æternam. 16. Sic enim Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret: ut omnis qui credit in eum, non pereat, sed habeat vitam æternam. 17. Non enim misit Deus Filium suum in mundum, ut judicet mundum, sed ut salvetur mundus per ipsum. 18. Qui credit in eum, non judicatur: qui autem non credit, jam judicatus est: quia non credit in nomine unigeniti Filii Dei. 19. Hoc est autem judicium: quia lux venit in mundum, et dilexerunt homines magis tenebras, quam lucem: erant enim eorum mala opera. 20. Omnis enim qui male agit, odit lucem, et non venit ad lucem, ut non arguantur opera ejus: 21. Qui autem facit veritatem, venit ad lucem, ut manifestentur opera ejus, quia in Deo sunt facta.

V. 1. erat autem homo (τ΄, aliquis), inter eos qui ob hæc signa (2, 23) crediderant, ut infra v. 2° apparet. — Nomen, secta, dignitas exponuntur, unde momentum narrandi sermonis magis pateat. — PRINCEPS JUDÆORUM, ἄρχων τῶν Ἰονδαίων : unus ex 71 membris synedrii magni, ut colligitur ex 7, 45. 50.

V. 2. HIC VENIT AD JESUM NOCTE, ob respectum humanum et metum collegarum, quos jam noverat plerosque Jesu infensos. Cf. Jo. 7, 50 et 19. 38.

RABBI, id est, Magister mi, appellatio est honorifica. — scimus, ego et alii multi, quia a deo venisti magister, id est, te esse a deo missum ad docendum. — Rationem addit optimam: signa quæ tu facis, ut quæ nec naturæ viribus nec dæmonum artibus adscribi posse videantur. — nisi fuerit deus cum eo. Ob hæc miracula Jesum agnoscit prophetam, Messiam forte, nondum Dei Filium. Miracula hæc forte non magis per se probabant quam Jesum esse dei legatum. Poterat tamen, ut videtur, doctor Judæorum scire, etiam talia prodigia fuisse de Messia prædicta (v. g. 1s. 35, 5 sq.), et Messiam esse deum et Filium dei (v. g. Is. 9, 6). Hinc si

## Quæritur de dispositionibus Nicodemi,

R. eas fuisse bonas sed imperfectas quoad fidem et dilectionem.

Recte credebat Jesum esse Dei legatum, ejusque miracula

divinæ virtuti deberi; imperfecte Jesum merum hominem esse credebat. — Recte Jesum amabat, et ideo ad eum venit; at imperfecte amabat, et ideo nocte venit, volens amorem Jesu cum mundi amore conciliare.

- V. 3. RESPONDIT JESUS, sive a Nicodemo de ingressu in regnum Dei interrogatus sive paratam interrogationem scrutator cordis præveniens. AMEN, AMEN... Formula indicans rem agi satis momentosam. NISI QUIS RENATUS FUERIT DENUO. Græce: ἐὰν μή, τις γεννηθή, ἄνωθεν. Sed ἄνωθεν ambiguum est. Significat 1) desursum; 2) denuo. Hinc duplex expositio.
- 1) ἄνωθεν, desursum. Ita Cyril. etc. Infra enim hæc nativitas dicitur ἐχ πνεύματος.
- 2) et multo melius, ἄνωθεν, denuo. Ita Chrysost. et Latini passim. Nam a) ita intellexit Nicodemus v. 4, ubi : δεύτερον. b) ita loci paralleli : Tit. 3, 5 : διὰ λουτροῦ παλιγγενεσίας. 1 Pet. 1, 3 : ἀναγεννήσας. 1, 23 : ἀναγεγεννημένοι. c) Syrus : , a capite. d) ita antiquissima traditio. Just. Apol. I, 61 : ἄν μὴ ἀναγεννηθῆτε...

NISI QUIS. Nemo igitur a regenerationis necessitate excipitur. Quisquis *natus* est, necesse est ut *renascatur*.

VIDERE REGNUM DEI idem ac INTRARE IN REGNUM DEI, ut patet ex v. 5, id est, civem fieri illius regni ad quod constituendum Filius Dei in terram venerat. Est autem hoc regnum inchoatum in Christi ecclesia, consummandum in cœlo in gloria. Ei respondet item duplex filiatio divina adoptiva (cf. 1, 12).

- V. 4. Juxta alios Nicodemus verba Christi stolide intellexit de iteranda nativitate corporea; juxta alios, mysterium aliquod suspicatus, paradoxum proponit ut explicationem provocet, quam statim, utpote sincere veritatem quærens, a Christo consequitur. QUUM SIT SENEX, ut ipse erat, et sic magis a priori nativitate remotus.
- V. 5. Explicat Jesus qualis sit hæe nova nativitas: EX AQUA ET SPIRITU SANCTO. Græce: έξ ύδατος καὶ πνεύματος, sicut est corporea nativitas ex patre et matre. Duplex elementum concurrens in ratione causæ efficientis (sive principalis sive instrumentalis): aqua et Spiritus.

## DISSERTATIO.

### De sensu dogmatico Jo. III, 5.

N. B. Sensus hujus versiculi definitus est ab Ecclesia in clio trident. Sess. VII de Bapt., can. 2: agi de aqua vera et naturali eaque baptismo necessaria. Hæc nobis demonstranda.

Propositio 1º. Agitur in hoc textu de baptismo christiano.

Probatur. 1) Christus ipse baptizavit (3, 22, 26). — 2) Ipse et discipuli baptizantes inducuntur statim post narratum hoc colloquium. — 3) In baptismo christiano omnia concurrunt, quæ hoc loco insinuantur : a) Baptismus omnibus ad salutem necessarius. Ita Matth. 28, 19: Docete omnes gentes, baptizantes eos. Marc. 16, 16: Qui crediderit, et baptizatus fuerit, salvus erit. — b) Et quidem suscipiendus ut quis possit ingredi regnum Dei. Act. 2, 37, 38: His autem auditis, compuncti sunt corde, et dixerunt ad Petrum, et ad reliquos apostolos : Quid faciemus, viri fratres? Petrus vero ad illos : Pænitentiam (inquit) agite, et baptizetur unusquisque restrum in nomine Jesu Christi. Et Act. 10, 48 praxim conformem præbet circa familiam Cornelii. — a) Baptismus Christi est ex aqua et Spiritu sancto... Ex aqua. Act. 8, 36: Eunuchus ad Philippum: Ecce aqua, quid prohibet me baptizari? Et, Act. 10, 47, Petrus de familia Cornelii : Numquid aquam quis prohibere potest, ut non baptizentur hi...? Eph. 5, 26. — Confirmatur ex querelis discipulorum Baptistæ (3, 26), quæ sensum non habuissent si baptismus Christi fuisset mere spiritualis et internus. Ex Spiritu sancto. Act. 2, 38, ubi receptio doni Spiritus sancti baptismo adnectitur. Tit. 3, 5 : lavacrum... renovationis Spiritus sancti. -- d) Baptismus christianus etiam exhibetur ut nova nativitas, Tit. 3, 5.

Confirm. ex facto baptismi Christi in Jordane, qui baptismi christiani exemplar fuisse censendus est : ubi et aqua erat, et Spiritus sanctus in columbæ specie apparuit.

Ergo Christus hie agit de *aqua*, non metaphorica internam tantum purgationem significante, sed vera ac naturali, eaque in baptismo adhibenda.

**Propositio 2**°. In mente Christi aqua baptismi non est merum symbolum remissionis peccatorum seu justificationis, sed est *signum* hujusce justificationis *instrumentaliter operativum*.

**Probatur.** Aqua et Spiritus cum eadem præpositione eamdem in enunciatione functionem exercent. Atqui Spiritus sanctus hic venit ut causa efficiens regenerationis (quæ ex Deo est, ut Jo. 1, 12. 13, de quo vide commentarium). Ergo et aqua ejusdem sit oportet causa efficiens, in inferiori tamen ordine instrumentali, ut ex natura rei patet.

Aliter. Si aqua est merum symbolum, ergo et Spiritus sanctus. Ergo in baptismate neque aqua, nec Spiritus sanctus ad regenerationem ut causa concurreret. At, si ita, quid sibi volet Spiritus sanctus ut nudum symbolum?

Aliter, ad hominem. Fidei tribuitur vera ad justificationem causalitas. Atqui eodem modo Scriptura de fide ac de baptismo aquæ loquitur. Cf. Rom. 5, 1 et Jo. 3, 5; Act. 15, 9 et Eph. 5, 26; Rom. 3, 28 et Tit. 3, 5; Luc. 7, 50 et 1 Pet. 3, 21. Ergo...

De qua re ita S. Cyrillus (in Jo. 3, 5.): " Quum enim homo " sit compositum quid, non simplex natura, ex duobus attem-

- peratus, corpore nimirum sensibili et anima intelligente, ge-
- mino quoque opus erit ei ad regenerationem remedio utrique
- · quodammodo affini et amico. Spiritu namque sanctificatur ho-
- " minis spiritus, aqua vero sanctificata, corpus. Quemadmodum
- $\cdot\cdot$ enim infusa lebetibus aqua, si admove<br/>atur igni vehementi,
- · vim ejus concipit : ita Spiritus efficacitate, sensibilis aqua ad
- divinam quamdam et ineffabilem vim transformatur, omnes-
- · que demum in quibus fuerit, sanctificat. ·

Quæritur 1° quid sit hæc regeneratio per baptismum consequenda.

Respondet S. Petrus, Act. 2, 38: baptizelur unusquisque... in remissionem peccatorum vestrorum: en mors veteris hominis, seu pars negativa regenerationis. Vide Rom. 6, 4. 6. — et accipietis donum Spiritus sancti, gratiam sanctificantem: en vita nova filiorum Dei, seu pars positiva regenerationis. Vide Rom. 6, 11; 8, 14. — Effectus formalis est status filiorum Dei. Cf. 1, 13 et Trid. Sess. VI. cap. 4.

Quæritur 2º quibusnam Christus hoc loco imponat baptismi necessitatem.

R. Omnibus qui nati sunt. Hi enim renasci possunt. Ergo et parvuli non excludendi. Cui sensui, primum obvio, consonat perpetua Ecclesiæ traditio.

### Quæritur 3° de interpretationibus hæreticorum.

R. A) Pelagiani, ne cogerentur in parvulis admittere peccatum originale, distinguebant inter regnum Dei et vitam æternam; hanc parvulis non baptizatis concedentes, illud eis negantes. — At eorum hæc distinctio antiquata est: hodie inter omnes de reali identitate harum expressionum convenit. Ergo et parvulis baptisma est ad salutem necessarium.

### B) Protestantes.

Aliis ex aqua et spiritu idem est ac ex spiritu aqueo, vel ex aqua spirituali, id est, per Spiritum sanctum vim aquæ mundantis exerentem. Aquam dicunt in baptismo adhiberi ut symbolum, bonum quidem, at non obligatorium.

Rationes. 1) Ita Ez. 36, 25 et Is. 44, 3: de aqua metaphorica. — 2) Ita 1 Jo. 5, 8: tres sunt qui testimonium dant ... Spiritus et aqua et sanguis, triplex testimonium: Spiritus, id est, miracula; aqua, id est, vita pura; sanguis, id est, martyrium. — 3) Matth. 3, 11: Spiritu sancto et igni, id est, Spiritu sancto ignis vim exerente. Ibi de eadem re ac Jo. 3, 5, at sub alia metaphora.

Resp. Ad 1) Ezechiel videtur et de baptismo dixisse. Is. 4, 3 metaphora sit, transeat. — Ad 2) Interpretatio hæc est plus quam dubia. — Ad 3) Ibi Joannes Bapt. de effusione Spiritus sancti in Pentecoste et deinceps. Cf. Act. 1, 5, ubi metaphora βαπτισθήσεσθε ex baptismo aquæ desumpta est. Ita plures. Alii Matth. 3, 11 de baptismo exponunt, ita ut ignis designet elementum perfectiori et intimiori modo mundans, sicut fit circa metalla pretiosa. Cf. Jo. 1, 33. Forte tunc baptismi christiani natura Præcursori Domini nondum erat revelata.

In illo certe testimonio Baptistæ aliqua vera diflicultas; at ex qua argumenta supra (Prop. 1) allata everti nequeant.

Alii: Christum non baptismatis ritum, sed ejus *ideam* indicare, cujus aqua symbolum sit. Huic sententiæ accedit Ad. Maier, catholicus (!): "Christum non loqui de ipso baptismo, at de ea re quæ per baptismum efficitur."

Ratio. Christus regenerationis duplex elementum vult indicare: alterum, aqua significatum, remissionem peccatorum; alterum a Spiritu sancto efficiendum, justitiæ infusionem.

Contra est, non necessario utrumque fuisse commemorandum separatim, siquidem in baptismo utrumque a Deo conceditur. Manent pro interpretatione vera rationes supra allatæ.

#### EXPOSITIO TEXTUS.

V. 6. QUOD NATUM EST EX CARNE ... Sensus velut adagii : Similis nascitur a simili. CARO hic audit naturam humanam per se spectatam; spiritus, naturam divinam sicut est proprie in Spiritu sancto, analogice seu participative in regeneratis. Unde sic: quod natum est ex puro homine, mere humanam naturam habet; quod natum est ex Spiritu sancto, naturam divinam participat. Cf. 1 Pet. 3, 18; 2 Cor. 3, 17; Rom. 8, 9; 1, 3; 9, 5; Matth. 26, 41; 1 Cor. 5, 5; 1 Pet. 4, 6. — Quum autem humana natura in filiis Adæ sit natura lapsa et ad malum inclinata, hinc sæpe caro pro natura corrupta ponitur; unde sic etiam hoc loco non pauci exponunt; at minus recte, ut videtur.

V. 7. NON MIRERIS... Ergo vel in vultu, vel in mente Nicodemi perspiciebat Christus admirationem incredulitatis (cf. v. 11. 12), tamen etiamnum cum discendi cupidine conjunctam.

V. 8. SPIRITUS UBI VULT SPIRAT ... SIC EST OMNIS ... NATUS EX SPIRITU.

Quæritur quis sit ille *spiritus* de quo in priori membro comparationis.

R. 1 sententia. Spiritus sanctus.

Rationes. 1) In secundo membro est Spiritus sanctus voce πνεύματος intelligendus; ergo et in primo. — 2) Habet articulum (τὸ πνεύμα): ergo, juxta Didymum, Spiritum sanctum designat. — 3) In N. T. semel tantum (Heb. 1, 7); in V. T. apud LXX raro (Gen. 8, 1; Eccl, 11, 5 et Ps. 104, 4) vox πνεύμα ventum significat. — 4) Tota hac pericopa sæpe πνεύμα supponit pro Spiritu sancto; quidni etiam hic? — 5) De vento falsa est propositio, venti enim directio non ignoratur. — Unde sic fere: Spiritus

sanctus juxta beneplacitum suum in hominibus operatur, ejusque vocem, seu operationis effectus (puta in prophetis etc.) audis; sed ejus in animas ingressum, et ex eis egressum percipere non potes: sic agitur cum omni qui natus est hac spirituali regeneratione. — Ita exponunt Orig., Naz. (Orat. de Spir. S., p. 575), Ambros. (De Fide. L. 2, 6). August., Greg. M., Thom. Aq., qui et 2<sup>am</sup> sententiam probat. Bern., Beda etc. — Luc. Brug., Tol. etc.

### 2ª sententia. Ventus.

Rationes. 1) Secus nulla in re comparatio foret. — 2) Scopus Christi est Nicodemum juvare ad admittendam rem supernaturalem occultam in se, manifestam aliquousque in effectibus: hinc comparatio adhibita ex re simili naturali. In priori sententia nihil ad scopum juvat. - 3) Nulla obscuritas in adhibita voce πνεύμα in duplici significatu : nam ex indicata comparatione lusus in verbo facile patet. — 4) Articulus nihil officit: nam in hac pericopa sæpe πνεῦμα sine articulo de Spiritu sancto venit. — 5) πνευμα posuit pro άνεμος ob lusum in verbis hic opportunum. — 6) Nihil falsi est in propositione. Sic enim: Sicut ventus ex omni parte, quasi pro arbitrio spirat, et sonitum ejus audis, ejus tamen ignoras et originem et terminum, seu processum : ita res se habet in spiritualiter regenerato : regeneratum ex effectibus scire vales, regenerationis ipsius processum capere non vales. -- Comparationi tali consonat symbolismus scripturisticus. Ita Ezech. 37, 9; Jo. 20, 22; Act. 2, 2. — Ita exponunt Cyrill. Alex., Chrysost. cum schola sua, Pseudo-Dion, et interpretes recentiores passim. Hanc et nostram expositionem facimus.

3º sententia, Maldonati. Spiritus animalis in generatione naturali corpus hominis informans.

Opinio singularis quæ sequacem habet neminem; ingeniosa tamen, præferenda primæ, quia comparationem salvat; at secundæ postponenda. Hoc sensu spiritus dici deberet  $\psi \circ \chi \dot{\eta}$ .

V. 9. ... QUOMODO POSSUNT HÆC FIERI, ut homo ex Spiritu spiritus nascatur? Modum non percipit, et ideo rei ipsi assensum nondum tribuit, ulterius edoceri cupiens.

V. 10. Tu es magister in israel, δ διδάσχαλος τοῦ Ἰσραήλ. Duplex articulus, juxta alios, quia Nicodemus erat doctor omnino insignis totius Israel, fere sicut S. Paulus δ διδάσχαλος τῶν ἐθνῶν; juxta alios, ad emphasim dumtaxat. — et hæc ignoras? quæ tamen, ut legis peritus scire potueras et debueras. Prophetæ enim spiritualem per aquam ablutionem et regenerationem prædixerant. Ita Zach. 13, 1; Ezech. 36, 24 etc. Hinc ejus mysterium quamquam quoad modum latens, quoad factum credere debebat.

V. 11. Finis adjectæ hic a Christo declarationis est ut Nicodemum doceat, circa facta hujusmodi mysteriorum idoneis testibus fidem esse adhibendam, etiamsi eorum modus intellectui sit impervius. — Veritas nostris præcipue temporibus momentosa satis. — Quod scimus loquimur ... et testimonium nostrum non accipitis. Præmisso duplici amen asserit Magister, ipso Nicodemo fatente veridicus, se ut testem oculatum et auritum ea quæ nunc doceat proferre. — De usu numeri pluralis multiplex sententia:

1ª esse plurale majestaticum.

Contra est, tale plurale ab usu loquendi semitico abhorrere.

2ª Christum designare se et Patrem suum.

Contra est, Patrem hic non testari nisi per περιχώρησιν.

3º designare Christum se et discipulos adstantes.

Contra est, hos nec vidisse nec audiisse hæc divina mysteria.

4º dici ad modum sententiæ generalis, quasi gallice : on vous parle de ce qu'on a vu...

Contra est. sensum hunc non esse satis obvium.

**5**<sup>a</sup> esse hoc plurale simpliciter pro singulari, juxta modum dicendi S. Joanni proprium. Cf. Jo. 3, 2; 21, 24.

Contra est, duobus locis allatis verum designari plurale, ut videtur.

Hæc tamen ultima præplacet.

Quæritur quid sibi velint vidimus, audivimus.

R. Metaphorice designant *immediatam* cognitionem Dei rerumque divinarum quam Christus, utpote Patri consubstantialis, habet. — Cf. similia Jo. 1, 18; 6, 46; 8, 38; 5, 19; 3, 32; 8, 26; 15, 15; 16, 13.

V. 12. SI TERRENA DIXI VOBIS (tibi et tui similibus), ... QUO-MODO SI ... CŒLESTIA, utpote magis abstrusa et sic vobis creditu difficiliora, CREDETIS?

Quæritur quænam sint hæc terrena et cælestia.

**R. 1º sententia.** Comparatio cum vento, ἐπίγεια; ipsa regeneratio ἐπουράνια constituit.

Contra est, de vento nihil fuisse credendum propositum.

2º sententia. Ad terrena spectat regeneratio. supernaturalis quidem, at quæ hominem, terrenam personam, ut terminum habeat; ad cælestia, æterna Filii generatio et incarnati Verbi mysteria, quorum terminus persona cælestis, atque adeo divina. — Hæc vera est et congruit sequentibus.

V. 13. Et nemo ascendit (ἀναβέβηκεν) in cœlum... De sensu vocis descendit de cœlo facile convenit : metaphorice scilicet indicari manifestationem Filii Dei in terris per incarnationem : nam, juxta usum loquendi V. T., Deus dicitur descendere de cœlo quando aliquid in terra operatur. Cf. Exod. 3, 8: 19, 11: Num. 11, 17: 12, 5; Is. 31, 4. — Vel etiam dici potest Christum descendisse de cœlo ratione divinæ suæ naturæ ut principii, ratione humanæ naturæ ut termini. Cf. Jo. 6, 33 sq.

Egregie in h. l. S. Augustinus : " Ecce hic erat et in cœlo " erat : hic erat carne, in cœlo erat divinitate : imo ubique di-

- " vinitate. Natus de matre, non recedens a Patre. Duæ nativi-
- tates Christi intelliguntur : una divina, altera humana : una
- per quam efficeremur, altera per quam reficeremur; ambæ
- $\cdot\cdot$  mirabiles : illa sine matre, ista sine patre.  $\cdot\cdot$

Et S. Cyrill. Alex.: " Quum autem Dei Verbum descenderit de

- ~ cœlo, Filium hominis descendisse ait, nolens in duas personas
- (εἰς δύο πρόσωπα) post inhumanationem secari, nec ullis per-
- " mittens dicere alium quidem esse Filium, templum nimirum
- " illud quod ex Virgine assumptum est, alium, quod ex Deo Pa-
- " tre effulsit Verbum, nisi quantum ad naturæ divisionem atti-
- " net uniquie congruentem (πλην όσον είς τὸν έκάστφ πρέποντα
- κατά φύσιν διορισμόν). -
  - S. Chrysost.: "Filium autem hominis hic non carnem vocavit,
- « sed a minori substantia se totum, ut ita dicam, vocavit. Solet
- " enim sæpe a divinitate, sæpe ab humanitate, se totum vocare. "

Quæritur 1º quid sibi velit : ascendit in cœlum.

R. 1ª sententia. Idem est ac: Nemo unquam fuit in cœlo ut Dei decreta cognosceret... Neque illud ascendir quoad materialem sensum premendum est. Itaque Filius hominis fuit ab æterno in cœlo ratione divinitatis suæ, et per incarnationem cœpit esse in terra, interim semper ut Deus manens in cœlo, Ita Beelen post Tol., Luc. Brug. et S. Thom. Hæc omnia vera sunt de Filio hominis, seu de Christo homine, per communicationem idiomatum. — Recte Tol. et Lucas Brug.: Christum, dicendo, ascendit, se accommodasse usui loquendi hominum qui non nisi ascendendo concipiuntur posse ad cœlum pertingere, — Hanc admittimus.

2ª sententia. Agi de Christi historica ascensione post resurrectionem. Ita August., Beda, Hengstenb. etc. Subaudiri: iste Filius hominis ASCENDET in cœlum (unde et cœlum sibi ut perpetuum habitaculum vindicat).

Rationes. 1) Eph. 4, 9. 10: Quod autem ascendit, quid est, nisi quia et descendit primum in inferiores parles terræ? Qui descendit, ipse est et qui ascendit super omnes cælos, ut impleret omnia. Qui locus, aiunt, parallelus est; item Jo. 6, 63: Si ergo videritis Filium hominis ascendentem ubi erat prius?

— 2) Usus loquendi V. T., ubi hy de Deo dicitur ut cælum repetente post opus in terra actum. Gen. 17, 22; 35, 13; Ps. 46 (47), 6; 67 (68). 19.

Contra est: a) admittendam esse supradictam ellipsim duram satis. — b) vix salvari nexum logicum cum præcedentibus.

3ª sententia. Christus secundum humanitatem ascendit in cœlum quia ab incarnationis instanti visione beatifica fuit donatus.

Contra est: a) Sic non descendit. — b) Vel certe ascendit postquam descenderat...

Quæritur 2º de nexu hujus versiculi in contexta oratione.

R. 1<sup>a</sup> sententia. Christus complet quæ dixit v. 11 et 12, et simul præparat Nicodemum ad credenda quæ ei docere intendebat cælestia. Unde sic: Non credis testimonio meo circa ea quæ vidi et audivi, et si terrena non credis, quanto minus, ita dispo-

situs, cœlestia credes quæ te etiam docere paratus sum. Et tamen *mei solius* testimonio hæc discere potes: nam *ego solus* in cœlo fui ad cœlestia videnda et audienda, et ad ea docenda in terras descendi, interim semper in cœlo manens. — Hinc Jesus simul auctoritatem suam his verbis mire commendat, eique jus ut credatur vindicat; simul Nicodemo sublimissimum de cœlestibus dogma revelat: unitatem Personæ suæ divinæ in duabus naturis. — Ita Tol., Maldon., Luc. Brug., Beelen, Ad. Maier. de Wette etc. Cf. Jo. 1, 17. — Hæc nostra.

2º sententia. Hengstenb. Solus nexus in vocibus : quomodo cœlestia credetis? Hinc incipit statim cœlestia tradere, suam nimirum divinitatem et in duabus naturis subsistentiam (Doppelseitigheit der Existenz).

**Contra est**: a) non explicari conjunctionem  $\times a'$ , quæ videtur hic sonare : Et tamen. — b) nimis abruptam sic videri orationem.

Nota. Valentiniani  $\tau \delta$  descendit de cælo ad literam etiam de humanitate, atque adeo de corpore Christi exponebant. Natum scilicet in cœlo, per Mariam ceu per canalem corpus ejus transiisse, sicque a carnalis generationis mala spurcitia immune fuisse.

V. 14. ET SICUT MOYSES EXALTAVIT SERPENTEM ... Cf. Num. 21, 9. — Conjunctio et valet pro autem. Pergit Jesus Nicodemo exponere cœlestia de seipso, simulque ei magis necessitatem in se credendi inculcat. — ITA EXALTARI (in altum tolli) oportet FILIUM HOMINIS. Mysterium redemptionis per crucis Christi sacrificium. Sic enim exaltari necessario exponendum, tum ut stet comparatio, tum ut salvetur evangelistæ usus loquendi. Cf. . Jo. 8, 28; 12, 32-34. — Sed neque admitti potest, ob easdem rationes, intentam fuisse hic æquivocationem : " oportet crucifigi et per crucem glorificari, " ita ut exaltari supponat simul pro: in erucem agi et pro: glorificari. Hoc tantum Christus indicat : Serpens a Moyse in altum erectus fuit, ut omnis qui eum cum fide respiceret non periret, sed vitam servaret temporalem; ita in altum debet extolli Messias, ut quicumque in eum crucifixum cum fide (fiduciæ et amori conjuncta) respexerit non pereat, sed vitam possideat æternam. Igitur crux Christi

arbor vitæ æternæ esse revelatur. — Dicitur oportet, necesse ut typus iste propheticus sic impleatur. Ipsius typi ratio fuit Dei consilium salvificum.

De serpente illo, Christi crucifixi typo, ita S. Chrysost. (in h. l.): "Viden' crucis causam et salutem inde partam? viden' figuræ cum veritate consonantiam? Illic mortem effugere Ju- dæi, sed temporaneam; hic æternam fideles. Illic suspensus "serpens serpentum morsus curabat: hic crucifixus Jesus a spi- rituali dracone inflictas plagas curabat. Illic qui oculis corporis videbat, curabatur; hic qui mentis oculis videt, peccata "omnia deponit. Illic æs pendebat ad modum serpentis figuratum; hic corpus dominicum a Spiritu formatum. Illic serpens

- " mordebat et serpens curabat; hic mors perdidit et mors ser-
- vavit. Sed qui interimebat serpens, venenum habebat; qui
- " vero servabat, veneno vacuus erat. Idipsum jam videre est.
- " Nam mors quæ interimebat, peccatum habebat, ut venenum
- serpens; Domini autem mors ab omni peccato immunis erat,
- " ut æneus serpens a veneno vacuus. Peccatum enim, inquit, " non fecit, nec inventus est dolus in ore ejus. "
- V. 15. CREDIT IN EUM. Fides in Christum hic sola ad salutem requiri videtur. At ita, quia est salutis radix et origo. (Trid. Sess. VI, cap. 8). Alia præter eam supponi, patet ex v. 5 et Matth. 19, 17: Si autem vis ad vitam ingredi, serva mandata. Vide et Matth. 7, 21.
- N. B. Sunt qui hic sermonem Jesu cum Nicodemo terminari volunt, quia de hoc doctore deinceps nulla fit mentio, et quia versiculi sequentes non nisi v. 15<sup>i</sup> evolutio videntur. At jam a versu 13 omittitur Nicodemus. Evangelista quando aliqua internectit, id indicat. Pergit ergo Christus.
- V. 16. Ad intimam rationem decreti de incarnatione revelandam ascendit: Dei stupendam erga mundum dilectionem. MUNDUM qui factorem suum non cognoverat (1, 10) adeo dilexit ut pro eo a morte æterna salvando filium suum unigenitum daret in cruce immolandum (hoc enim implicite ex v. 15). Et finis hujus immolationis iterum eisdem verbis additur. Cf. Rom. 5, 6-10 et 8, 32. 35-39.
  - V. 17. Idem finis magis inculcatur ex negatione oppositi. —

JUDICET, condemnet, ut patet ex v. 18. 19. — Quam suaviter Nicodemum allicit!

Quæritur quomodo hæc concilianda cum Jo. 5, 22. 27, etc.

**R.** Hoc loco dicitur intentio Dei in decreto incarnationis esse tota salvifica; at non excluditur a Salvatore Judex qui in secundo suo adventu condemnet eos qui oblatam salutem recipere noluerint. — Pro decreto justitiæ quo potuisset mundum meritis pænis per Filium addicere, protulit Deus decretum misericordiæ ad lapsum mundum erigendum.

V. 18. Qui credit in eum non judicatur, îd est: Qui per fidem Christi vitam æternam obtinet, omnem sane condemnationem evadit. — Qui autem non credit (în eum), jam judicatus est: is enim manet în statu damnationis în quo erat. Eramus enim natura filii îræ (Eph. 2, 3); et ut îpse Joannes explicat v. 36: Ira Dei manet super eum. Hinc non est necesse ut ei nova aliqua condemnationis sentenția accedat. Sufficit vetus în Paradiso lata. — Quia non credit în nomine unigeniti filii dei, ac proîn respuit unicum medium quo ex statu damnationis possit emergere. Cf. Act. 4, 12; Rom. 5, 18, 19. — Hoc igitur versiculo probat dilemmate quodam tacito Filium Dei non ad condemnandum missum. Sic, ut ait August., medicus mittitur ad ægrotos: qui ad eum veniunt sanantur, qui non veniunt moriuntur, non propter medicum sed propter morbum suum. — Cf. Matth. 18, 11; Luc. 19, 10; Jo. 12, 47, 48.

V. 19. Hoc est autem judicium ... id est: Hæc est causa condemnationis. — Quia lux venit in mundum... Totus sermo Christi usque ad v. 21 metaphoricus est. lux, juxta Jo. 12, 46, ipse Christus est, qua divinæ doctrinæ revelator. Venit autem ad tenebras dissipandas: at dilexerunt homines magis tenebras (quibus immergebantur) quam lucem; cur autem tenebras magis dilexerint addit: erant enim illorum mala opera. Quod comparatione evolvit et illustrat. Morum perversitas causa cur homines fidem in Christum detrectaverint. En adhuc historiam incredulitatis quotidianam, ab infinita Sapientia delineatam!

V. 20. Qui male agit amat latere, ita et male operans odit lucem fidei, quæ et sibi operum malitiam magis patefaceret et emendandam injungeret, et se coram aliis magis inexcusabilem efficeret.

V. 21. QUI AUTEM FACIT VERITATEM. Hebraismus est : id quod est ex principio veritatis, ac proin bonum. Oppositum τοῦ qui male agit. — VENIT AD LUCEM, UT MANIFESTENTUR OPERA EJUS. Igitur qui bene agunt libenter fidem Christi amplectuntur, qua illustrati intelligant opera sua esse facta in deo, id est, secundum dei voluntatem, et idipsum etiam hominibus ad dei gloriam manifestent.

At quomodo possunt esse opera in Deo facta ante fidem?

Respondetur. 1º cum S. Augustino: Opera hæc bona non esse nisi peccati displicentiam, quod est initium bonorum operum.

— 2º Toletus intelligit de voluntate bene agendi in futurum.

— 3º Rectius: Opera bona ex gratia facta, licet non meritoria de condigno.

#### APPENDIX.

### Paraphrasis exegetica Jo. III, 1-21.

Erat homo aliquis e secta pharisæorum, Nicodemus nomine, princeps Judæorum (unus e 71 de synedrio). Hic venit ad Jesum nocte et dixit ei : Magister, scimus (ego et alii mecum) te doctorem esse a Deo missum : nemo enim potest illa prodigia facere quæ tu facis, nisi fuerit Deus cum eo (per eum illa prodigia natrando). Respondit Jesus et dixit ei : Vere dico tibi : nisi quis renatus fuerit denuo, non potest videre regnum Dei (membrum fieri ecclesiæ salvandorum). Dixit ad eum Nicodemus : Quomodo potest aliquis nasci quando jam senescit? Potestne in ventrem matris suæ denuo introire et ita renasci? Respondit Jesus: Vere dico tibi : nisi quis renatus fuerit ex aqua (tamquam ex matre eum pariente) et ex Spiritu sancto (ut ex patre aquam divina virtute fecundante), non potest intrare in regnum Dei. Scilicet sicut quod natum est ex carne, caro est se gignenti similis, ita et quod natum est ex Spiritu sancto, spiritus est, et ipse divinam gignentis naturam participans. Ne mireris quod dixi tibi · oportet vos nasci denuo. Nil mirum enim si rei istius modum capere non potes. Nam spiritus materialis, ventus, ex

omni parte quasi pro arbitrio spirat : audis quidem strepitum ejus, at ejus et originem et terminum seu processum ignoras: ita se habet res in spirituali illa regeneratione (regeneratum ex effectis scire vales, regenerationis ipsius processum capere non vales). Respondit Nicodemus: Quomodo possunt hæc fieri? Respondit ei Jesus: Tu tantus es magister in Israel, et hæc mysteria (non obscure in Scripturis prænunciata) ignoras! (Ceterum circa divina facta sufficit ad credendum ut habeas idoneum testimonium. Jam) ego quæ scio loquor et quæ vidi attestor et testimonium meum nemo (seu pauci valde) accipit ut ei fidem habeat. Si, uti modo, dixi vobis res supernaturales quæ in terra peraguntur, et non creditis, quomodo credetis si dixero vobis mysteria quæ in cœlo, in ipsius Dei ineffabili essentia, fiunt? Hæc certe mysteria nemo in cœlis assecutus est nisi ille qui descendit de cœlo : Filius hominis qui in terris conversans, interim per naturam suam divinam perpetuo est in cœlo (in sinu Dei Patris).

Et sicut Moyses exaltavit serpentem æneum in deserto (ut omnes qui cum fiducia aspicerent eum non perirent sed vitam corporalem servarent), ita exaltari (in cruce) oportet Filium hominis, ut omnis qui credit in eum, ut in Salvatorem, non pereat secundum animam sed habeat vitam æternam. Adeo enim Deus (Pater) dilexit mundum (genus humanum), ut Filium suum unigenitum daret in victimam expiationis, ut omnis qui credit in eum non pereat sed habeat vitam æternam. Non enim misit Deus Filium suum in mundum ea intentione ut hic mundum condemnet, sed ut salvetur mundus per ipsum. Qui credit in eum, non condemnatur; qui autem non credit, jam condemnatus est (per condemnationem sub qua per originale peccatum natus voluntarie permansit), quia non credit in unigenitum Filium Dei (per quem solum ab illa condemnatione possit liberari). Neminem igitur Filius Dei in hoc suo adventu condemnabit. Causa autem prædictæ condemnationis hæc est : quia lux fidei venit in mundum (per Christum omnibus oblata), et dilexerunt homines magis tenebras ignorantiæ et peccati quam lucem illam fidei : idque ideo quia opera eorum erant mala. Omnis enim qui male agit odit lucem (principiorum fidei), ut per ca non arguantur opera sua : qui autem facit ea quæ recta sunt libenter venit ad lucem, ut manifestentur opera sua, quoniam (juxta rationis dictamen et ex influxu gratiæ) secundum Deum sunt facta.

#### SCHOLION DOGMATICUM.

Plura doctrinæ christianæ capita hoc colloquio continentur, et apte ex eo demonstrantur.

- 1) Baptismi necessitas, efficacia propria ac specialis effectus. Necessitas ad salutem omnibus qui nati sunt, ac proin etiam parvulis (v. 5). Efficacia propria, quippe in quo aqua cum Spiritu sancto ad collationem gratiæ concurrit in ratione causæ. Specialis effectus: regeneratio, seu altera nativitas ex Deo, qua homo in statu supernaturali filiorum Dei constituatur.
- 2) Mysterium SS. Trinitatis. Deus (Pater) mittens Filium unigenitum (v. 16. 17). Spiritus sanctus etiam Deus esse innuitur: regeneratus enim ex Spiritu sancto dicitur natus spiritus ex Spiritu, qui supra (1, 12. 13) ex Deo natus dicebatur.
- 3) Christi *divinitas*, ac proin cum Patre consubstantialitas, non obscure asseritur v. 13°. E cœlo enim originem habet et in cœlo ut in domo propria perpetuo remanet. Hoc autem, in stylo Scripturæ, Dei solius proprium est. Vide Ps. 2, 4; 10 (11), 5; 113, 11 (hebr. 115, 3); 102 (103), 19; Eccl. 5, 1; 2 Par. 20, 6.
- 4) Mysterium *incarnationis*. Filius enim *hominis*, qui v. 18° unigenitus Filius *Dei* vocatur, quum perpetuo sit in cœlo (v. 13), scilicet in sinu Patris (1, 18), descendit de cœlo, ut testimonium redderet de iis quæ in sinu Patris vidit et audivit cœlestia (v. 12. 13).
- 5) Incarnationis *finis*: redemptio scilicet mundi a statu damnationis in quo erat (v. 18) ad vitam æternam. Ad hoc Deus dedit Filium.
- 6) Redemptionis hujus *causa*: amor Dei in mundum (v. 16), et *modus*: per Filii Dei mortem in cruce (v. 14).
- 7) Ad hanc redemptionem consequendam omnimoda *necessitas credendi* in unigenitum Filium Dei (v. 15. 16. 18).
- 8) Implicite *originale peccatum*, in quo homo, donec credens sacramentum regenerationis susceperit, sub condemnatione manet (v. 18).

#### SCHOLION ASCETICUM.

- A) Non minus præclare hic ab ipso Domino declaratur mysterium incredulitatis tot hominum in media luce veritatis versantium. Lux quidem venit in mundum, omnibus visibilis, neminem tamen invitum illustrans, sed eos tantum qui ad eam libere veniunt: ii autem veniunt quorum opera bona sunt. Ad quod maxime debet attendere is qui ad animarum conversionem laborat. Fides non est actus scientiæ, sed præcipue pietatis. Pius autem credulitatis affectus cor mundum vel certe puritatis cupidum requirit.
- B) Ibidem Christus præbuit nobis normam summariæ et simul solidissimæ instructionis quæ præcipua fidei capita exponat, ita ut simul et intellectus illustretur et voluntas suaviter in Dei amorem moveatur.
- C) Ex versu 18 etiam habet concionator unde *indifferentis*mum impetat, de quo argumento juvabit videre S. Chrysost.. in hunc locum.

### Invidia discipulorum Baptistæ.

22. Post hæc venit Jesus, et discipuli ejus in terram Judæam: et illic demorabatur cum eis, et baptizabat. 25. Erat autem et Joannes baptizans in Ænnon, juxta Salim: quia aquæ multæ erant illic, et veniebant, et baptizabantur. 24. Nondum enim missus fuerat Joannes in carcerem. 25. Facta est autem quæstio ex discipulis Joannis cum Judæis de purificatione. 26. Et venerunt ad Joannem, et dixerunt ei: Rabbi, qui erat tecum trans Jordanem, cui tu testimonium perhibuisti, ecce hic baptizat, et omnes veniunt ad cum. 27. Respondit Joannes, et dixit: Non potest homo accipere quidquam, nisi fuerit ei datum de cælo. 28. Ipsi vos mihi testimonium perhibetis, quod dixerim: Non sum ego Christus: sed quia missus sum ante illum. 29. Qui habet sponsam, sponsus est: amicus autem sponsi, qui stat, et audit eum, gaudio gaudet propter vocem sponsi. Hoc ergo gaudium meum impletum est. 50. Illum oportet crescere, me autem minui.

31. Qui desursum venit, super omnes est. Qui est de terra, de terra est, et de terra loquitur. Qui de cœlo venit, super omnes est. 32. Et quod vidit, et audivit, hoc testatur : et testimonium ejus nemo accipit. 33. Qui accepit ejus testimonium, signavit quia Deus verax est. 34. Quem enim misit Deus, verba Dei loquitur : non enim ad mensuram dat Deus spiritum. 35. Pater diligit Filium : et omnia dedit in manu ejus. 36. Qui credit in Filium, habet vitam æternam : qui autem incredulus est Filio, non videbit vitam, sed ira Dei manet super eum.

V. 22. POST HÆC, post hoc colloquium, et alia forte quæ hic licet supponere, venit jesus et discipuli ejus in terram judæm, id est, relicta Jerosolyma in campestria Judæm; et Baptizabat per discipulos suos, ut videtur ex 4, 2. — Teste Nicephoro (Hist. 2, 3), refert Evodius, Petri in sede antiochena successor. Jesum solum S. Petrum propriis manibus baptizasse. An etiam alios per se baptizarit ambigitur).

Quæritur an hoc baptisma fuerit sacramentale.

R. S. Chrysostomus vult hoc baptisma fuisse in aqua tantum, non in Spiritu sancto, juxta Jo. 7, 39; at SS. Cyrillus et Augustinus volunt fuisse sacramentum. Jo. 7, 39 est de adventu visibili Spiritus sancti post ascensionem. Ita et alii Patres; et. videtur probabilius.

V. 23. ÆNNON octo milliariis romanis distabat a Sichem : erat igitur prope regionem Samaritanorum. — AQUÆ MULTÆ : ergo per immersionem intelligitur baptismus ille fuisse collatus.

V. 24. NONDUM ENIM MISSUS FUERAT JOANNES IN CARCEREM, Hoc monet ne quis ex Matth. 4, 11. 12 existimet tunc Baptistam jam incarceratum. Pretiosum monitum ad harmoniam evangeliorum.

V. 25. FACTA EST AUTEM, id est, occasione duplicis baptismi, QUÆSTIO, contentio, EX DISCIPULIS JOANNIS CUM JUDÆIS (1), membris synedrii vel magnatibus, DE PURIFICATIONE, id est, de baptismo, utrum scilicet Joannis an Jesu baptismus esset susci-

<sup>(1)</sup> Magis probata lectio habet μετὰ Ἰουδαίου, cum aliquo Judæa.

piendus. Isti Judæi forte ad baptismum Jesu veniebant, Joannis neglecto. Rem igitur ad magistrum deferunt.

V. 26. Invidia et zelo non recto pro suo magistro ducuntur. QUI ERAT TECUM TRANS JORDANEM, quando ibi baptizabas, CUI TU TESTIMONIUM PERHIBUISTI, qui sic famam suam tibi debet, ECCE HIC BAPTIZAT ET OMNES VENIUNT AD EUM. Contemptus et exaggeratio invidiæ.

V. 27. NON POTEST HOMO ACCIPERE QUIDQUAM NISI FUERIT EI DATUM DE CŒLO. Testimonium Baptistæ se deprimentis, Jesum extollentis. Non POTEST, non licet. — ACCIPERE, sumere, sibi arrogare. QUIDQUAM, in ordine rerum quæ Dei dona sunt,... DE CŒLO, id est, a Deo. Hinc non licet mihi impedire Jesum in opere suo.

V. 28. IPSI MIHI TESTIMONIUM PERHIBETIS (vide v. 26) .... MISSUS SUM ANTE ILLUM, ut viam ei præparem. Sic responsum ad : *Ecce hic baptizat*. — Nunc ad alteram objectionem : *omnes veniunt ad eum*.

V. 29. QUI HABET SPONSAM, ipse et non alius, sponsus est : AMICUS AUTEM SPONSI, QUI STAT ET AUDIT EUM, ejus mandata exsecuturus, nedum sponsam ejus sibi appetat, GAUDIO GAUDET PROPTER VOCEM SPONSI, Sponsæ suæ blandientis. Ex usu Hebræorum omnis sponsus sodalem quemdam habebat, mediator inter se et sponsam, qui censebatur sponsalem unionem conciliare. Dicebatur hic amicus sponsi, et in nuptiali convivio stans sponso ministrabat. Hinc comparatio, cujus applicationem Joannes discipulis relinquit. Sponsus est Jesus. Sponsa cœtus discipulorum Jesu quos ei Baptista, amicus sponsi, conciliavit. Sicut ergo talis amicus slat sponso ministrans et gaudens vocem sponsi auscultat, ita etc... Notum est, in Vetere Testamento habitudinem Jehovæ ad populum suum sæpe sub figura conjugii designari. Quum autem hujusmodi habitudinem Messias, in propria veniens, ad altiorem multo perfectionem evexerit, Baptista merito sponsam vocat fidelium Christo sponso addictorum collectionem. — Hoc ergo gaudium meum impletum est. Jam nihil meo gaudio deest, quia cognovi sponsam a sponso acquisitam. Ad idipsum procurandum ego veni : nunc officium meum impletum est, hinc:

V. 30. ILLUM OPORTET CRESCERE, non in se, sed in suæ naturæ, virtutis etc. externa manifestatione in illa *gloria* de qua Jo. 1, 14. — OPORTET, ex paternæ Providentiæ circa Christum et Joannem dispositione. — ME AUTEM MINUI, item in æstimatione et in exercitio officii Præcursoris jam per Christi adventum manifeste finem assecuti.

V. 31. QUI DESURSUM VENIT, id est, qui divinam habet originem, ille, nempe Jesus, super omnes est, super omnes homines, adeoque super me. — Et statim id comparatione illustrat: QUI EST DE TERRA DE TERRA EST, seu: Talis est natura qualis est origo. — et de terra loquitur, seu: Qualis natura talis et operatio, adeoque sermo. Intellige id quod habet homo de se, præscindendo ab iis quæ per revelationem accepit, juxta illud S. Augustini (in h. l.): "Quomodo ergo de terra loquitur? Sed "de homine dicebat. Quantum ad ipsum hominem pertinet, de "terra est, et de terra loquitur: si autem aliqua loquitur di" vina, illuminatus est a Deo. Nam si non esset illuminatus, "terra terram loqueretur. "— QUI DE CŒLO VENIT Christus, supple: cælestis, adeoque super omnes est. Et statim complet comparationem de Christi scientia cælesti, secundum quam hominibus in terra loquatur.

V. 32. ET QUOD VIDIT ET AUDIVIT in cœlo, scientia intuitionis cœlestia comprehendens (1, 18; 3, 13), hoc testatur in terra incarnatus; et testimonium ejus nemo accipit. *Nemo* hyperbolice dicitur, ut 1, 10. 11, et in specie ad Baptistæ discipulos invide Christi progressus accipientes.

V. 33. QUI ACCEPIT EJUS TESTIMONIUM, SIGNAVIT, quasi apposito sigillo professus, QUIA DEUS VERAX EST: hoc ipso Deum Patrem profitetur veracem (v. 34).

V. 34. QUEM ENIM MISIT DEUS, hic Jesus e cœlo veniens, VERBA DEI LOQUITUR. Unde autem hæc consequentia? quia Non... AD MENSURAM DAT DEUS SPIRITUM: intellige, non absolute, sed juxta substratam materiam, *Filio* scilicet *suo*, ut patet ex v. 35. Cf. Rom. 12, 3; 1 Cor. 12, 4. — Baptista viderat Spiritum sanctum manentem super Jesum, et sicut inde deduxerat Jesum esse Filium Dei, ita per consequens concludit eum Spiritus sancti donorum recepisse plenitudinem.

V. 35. Hanc ipsam plenitudinem supponendam asserit in Jesu, ut in Filio Dei, tamquam amoris paterni necessarium effectum.

— PATER DILIGIT FILIUM, hominem factum (non enim hic de amore illo quo ab utroque procedit Spiritus sanctus), et ideo omnia dedit in Manu ejus, omnia permisit potestati ejus, ita ut nihil nisi per ipsum consequi possimus in ordine salutis. Cf. Jo, 13, 1-3; 1, 16. Unde

V. 36. QUI CREDIT IN FILIUM HABET VITAM ÆTERNAM inchoatam per justificationem. — QUI AUTEM INCREDULUS EST FILIO, NON VIDEBIT VITAM. Hebraismus, videre: frui, experiri. Cf. Luc. 2, 26. — Cetera vide ad v. 15 et 18. — IRA DEI ac cum ea connexa mors æterna manet super eum, quippe quæ ob originalem culpam ei insideret.

# CAPUT IV.

Argumentum. Iter Jesu in Galilæam per Samariam (1-4). — Colloquium cum Samaritana (5-26). — Colloquium Jesu cum discipulis de cibo et messe spirituali (27-38). — Apud Sichemitas quorum plures in se, ob verbum mulieris et ob suum, crediderant, biduum remanet (39-42). — Pergit in Galilæam et, bene exceptus, Canæ sanat filium reguli (42-54).

#### Iter Jesu in Galilæam.

- 1. Ut ergo cognovit Jesus quia audierunt Pharisæi quod Jesus plures discipulos facit, et baptizat, quam Joannes, 2. (Quamquam Jesus non baptizaret, sed discipuli ejus) 3. Reliquit Judæam, et abiit iterum in Galilæam. 4. Oportebat autem eum transire per Samariam.
- V. 1-3. UT ERGO COGNOVIT JESUS, QUIA AUDIERUNT PHARISÆI QUOD JESUS PLURES DISCIPULOS FACIT, ET BAPTIZAT, QUAM JOANNES. Pharisæi ægre ferebant Jesum sibi discipulos adsciscere; Jesus audiens eorum de hac re querelas, quum nondum venisset hora sua, Judæam reliquit et Galilæam petiit, mense Decembri fere medio, ut colligitur ex 4, 35: Nonne vos dicilis quod authuc quatuor menses sunt, et messis venit. Porro messis fiebat mense Aprili medio. Idem hoc est iter ac illud de quo Marc. 1, 14 et Matth. 4, 12, juxta quos motivum recessus Jesu innuitur, quod Joannes traditus esset, Herodi scilicet, ab invidis et Joanni infensis pharisæis. Cf. Matth. 3, 7; Marc. 3, 6: Matth. 17, 12.
- V. 2. QUAMQUAM JESUS NON BAPTIZARET. Græce: Ἰησοῦς αὐτός, id est, *per seipsum*. sed discipuli ejus, ipsius nomine. Iste baptismus cencendus est fuisse sacramentalis.

- V. 3. RELIQUIT JUDÆAM ET ABIIT ITERUM IN GALILÆAM. Dicit, ITERUM: nam eo jam iverat antea, Jo. 1, 43.
- V. 4. OPORTEBAT AUTEM EUM TRANSIRE PER SAMARIAM. Samaria enim regio est inter Judæam et Galilæam.

### Colloquium cum Samaritana.

5. Venit ergo in civitatem Samariæ, quæ dicitur Sichar : juxta prædium, quod dedit Jacob Joseph filio suo. 6. Erat autem ibi fons Jacob. Jesus ergo fatigatus ex itinere, sedebat sic supra fontem. Hora erat quasi sexta. 7. Venit mulier de Samaria haurire aquam. Dicit ei Jesus: Da mihi bibere. 8. (Discipuli enim ejus abierant in civitatem ut cibos emerent.) 9. Dicit ergo ei mulier illa Samaritana: Quomodo tu Judœus cum sis, bibere a me poscis, quæ sum mulier Samaritana? non enim coutuntur Judæi Samaritanis. 10. Respondit Jesus, et dixit ei : Si scires donum Dei, et quis est, qui dicit tibi : Da mihi bibere : tu forsitan petisses ab eo, et dedisset tibi aquam vivam. 11. Dicit ei mulier: Domine, neque in quo haurias habes, et puteus altus est : unde ergo habes aquam vivam? 12. Numquid tu major es patre nostro Jacob, qui dedit nobis puteum, et ipse ex eo bibit et filii ejus, et pecora ejus? 13. Respondit Jesus, et dixit ei : Omnis qui bibit ex aqua hac, sitiet iterum : qui autem biberit ex aqua, quam ego dabo ei, non sitiet in æternum: 14. Sed aqua, quam ego dabo ei, fiet in eo fons aqua salientis in vitam aternam. 15. Dicit ad eum mulier : Domine, da mihi hanc aquam, ut non sitiam : neque veniam huc haurire. 16. Dicit ei Jesus: Vade, voca virum tuum, et veni huc. 17. Respondit mulier, et dixit : Non habeo virum, Dicit ei Jesus : Bene dixisti, quia non habeo virum: 18. Quinque enim viros habuisti, et nunc, quem habes, non est tuus vir : hoc vere dixisti. 19. Dicit ei mulier : Domine, video quia Propheta es tu. 20. Patres nostri in monte hoc adoraverunt, et vos dicitis, quia Jerosolymis est locus, ubi adorare oportet. 21. Dicit ei Jesus: Mulier crede mihi, quia venit hora, quando neque in monte hoc, neque in Jerosolymis adorabitis Patrem. 22. Vos adoratis quod nescitis: nos adoramus quod scimus, quia salus ex Judæis est. 23. Sed venit hora, et nunc est, quando veri adoratores adorabunt Patrem in spiritu et veritate. Nam et Pater tales quærit, qui adorent eum. 24. Spiritus est Deus: et eos, qui adorant eum, in spiritu et veritate oportet adorare. 25. Dicit ei mulier: Scio quia Messias venit, (qui dicitur Christus.) cum ergo venerit ille, nobis annunciabit omnia. 26. Dicit ei Jesus: Ego sum, qui loquor tecum.

V. 5. VENIT ERGO IN CIVITATEM SAMARIÆ QUÆ DICITUR SICHAR. Sichar eadem est quæ in V. T. dicitur Sichem (Gen. 33, 18; Jos. 20, 7; 21, 21). Caput erat regionis, sita inter Garizim, montem sacrum Samaritanorum et montem Hebal (Joseph. Antiq. IV, 8, 44). Quum esset restaurata et civitatis romanæ jure donata a Vespasiano, in ejus honorem vocata est. Φλάουια Νεάπολις. Inde derivatum est nomen ejus arabicum Nablos, quod a Gallis pronunciatur Naplouse. Adhuc hodiedum eam incolunt paucæ familiæ samaritanæ.

Quæri jam potest unde acceperit hæc civitas nomen Sichar, Σίμας. Nomen hoc in V. T. nusquam apparet. Sunt qui putent esse cognomen contumeliosum (gallice: un sobriquet) civitati gentis contemptæ Samaritanorum a populo judaico affixum. Sonat quippe Sichar, hebraice ຈື່ນ (schikkor): ebriosus. Incerta conjectura est.

JUXTA PREDIUM QUOD DEDIT JACOB JOSEPH FILIO SUO. Vide Gen. 38, 18. 19: Transivitque in Salem, urbem Sichimorum ... Emitque partem agri in qua fixerat tabernacula, a filiis Hemor patris Sichem centum agnis. Vide etiam Jos. 24, 32: Ossa quoque Joseph, quæ tulerant filii Israel de Ægypto, sepelicrunt in Sichem, in parte agri quem emerat Jacob a filiis Hemor, patris Sichem. Cf. etiam Gen. 48, 22.

V. 6. ERAT AUTEM IBI FONS JACOB, id est, quem Jacob, qui ibi diu habitaverat, sibi fodit, juxta id quod refertur de Abraham et Isaac, Gen. 21, 25; 26, 15. 18. 21.

sedebat sic, nihil aliud agere visus, supra fontem, ad oram fontis, per hebraismum : מֵל, supra, juxta. Cf. Gen. 24, 13. 30; Num. 23, 3.

- V. 7. 8. Bibere petit ab hac muliere, quia ibi solus erat : DISCIPULI ENIM EJUS ABIERANT ... DA MIHI BIBERE. Quam apte et suaviter se in mulieris gratiam insinuat!
- V. 9. NON ENIM COUTUNTUR, verba sunt evangelistæ explicatoria. Judæi et Samaritani etiam in familiari vitæ commercio se mutuo vitabant. De Samaritanis eorumque cum Judæis simultatibus vide 4 Reg. 17, 24 sq.; 1 Esd. 4, 1; 2 Esd. 4. Adhuc hodiedum Judæos detestantur (1). JUDÆUS QUUM SIS. Id ex dialecto aramaica a samaritana discrepante audit, vel ex vestitu forte perspicit.
- V. 10. SI SCIRES DONUM DEI (donum gratiæ et veritatis intelligit Christus), quod a Deo per *me* consequi posses, tu (emphasis oppositionis) forsitan, quod est græce av cum modo indicativo, adeoque melius verteretur: *utique*. Jesus certe de re non dubitat. AQUAM VIVAM. Metaphoram ducit ex aqua naturali ad dona supernaturalia designanda. VIVAM, sine intermissione scaturientem in vitam æternam: quomodo exponit v. 14.
- V. 11. 12. Mulier intelligit aquam naturalem, aqua hujus putei meliorem, et miratur, non sine ironia, quamvis cum reverentia: DOMINE... Patrem vocat Jacob, quia Samaritani orti erant ex gentilibus Israelitis permixtis. Cf. 2 Par. 35, 18.
- V. 13. RESPONDIT JESUS, suam aquam ut meliorem commendans, et indirecte se Jacobo majorem asserens. NON SITIET UNQUAM, quia scilicet ipsi semper præsto erit ad sitim præveniendam. Nam
- V. 14. AQUA QUAM EGO DABO EL FIET IN EO, per Spiritum sanctum ipsi inhabitantem et gratiæ dona præstantem, fons aquæ salientis in vitam æternam. Hinc clare asserit aquam supernaturalem. Mirum Christi dicendi artificium ut mulieris desiderium provocet.
- V. 15. DOMINE, DA MIHI HANG AQUAM... Hæg respondet mulier, vel quia nondum capit, vel quia Jesum deridet. Hing
- V. 16. Jesus alio sermonem dirigit, ut ostendat se supernaturali scientia præditum et ut simul impudicæ conversionem præ-

<sup>(1)</sup> De Samaritanis consuli possunt quæ scripsimus in periodico : *Précis historiques*, anno 1873, Feb.-Sept.

paret. VOCA VIRUM TUUM. S. Cyrillus: "Hanc, opinor, ob causam, "virum suum arcessere jussit mulierem, obscure quodammodo" eam ut rudem increpans, et ad capessendam sapientiæ doctrinam hebetem, simulque aliud quiddam pulcherrimum insti-

V. 17. 18. QUINQUE VIROS HABUISTI, qui vel obierant, vel eam juxta legem repudiarant. Nunc illicito contubernio utitur. — Digitum vulneri optimus Salvator applicuit et en sanies sauciati cordis erumpit.

V. 19. VIDEO QUIA PROPHETA ES TU! Crimina fatetur et Jesum ut a Deo missum agnoscit. Nondum ut Messiam: dicit enim προφήτης absque articulo. Propheta, ut qui facta sibi naturaliter ignota revelaverit.

V. 20. Patres nostri... id est: Patriarchæ Samaritanorum in monte hoc Garizim, quem in conspectu habebat, adoraverunt in templo in hujus montis vertice exstructo (Jos. Ant. 11, 8, 4). Et vos Judæi dicitis... Statim arripit quæstionem capitalem inter ambas gentes. — Non ideo hæc ingerit mulier ut importunam de perversa sua vita reprehensionem effugiat, sed quia sincere a tanto propheta veritatem de re omnium gravissima (ut sibi videtur) cupit addiscere.

V. 21. MULIER CREDE MIHI, VENIT (ἔρχεται) HORA (tempus) et, ut dicet infra, tempus hoc jam adest, quod in stylo S. Joannis significat: tempus instat. Cf. 5, 25. — Hæc hora est tempus œconomiæ Novi Fæderis, quæ aliquo vero sensu tunc jam aderat quia aderat hujus œconomiæ divinus auctor. — Cultum Dei asserit jam nullo certo loco exclusive adstrictum, sed multo magis spiritualem fore. — Adorabitis vos et ceteri fideles. Patrem, talis est Deus in N. T. fidelibus qui statum filiorum sunt assecuti. — Ergo de hac controversia jam nihil curandum insinuat.

V. 22. VOS ADORATIS QUOD NESCITIS... Non æqualem tamen esse monet conditionem Judæorum et Samaritanorum in cultu Deo exhibendo. — Quod nescitis : ö in neutro genere ponit, ut generale objectum cultus indicet. Objectum cultus sui nesciebant Samaritani, relative scilicet ad Judæos : quia eorum de vera religione notitia imperfecta erat et multis scatens erroribus, v. g. solum Pentateuchum recipiebant, etc. — Nos Judæi, quo-

rum est Christus secundum carnem, adoramus quod scimus, veram et plenam habemus de religione notitiam, quia (en ratio) salus messianica ex judæis est. Cf. Is. 2, 3; Rom. 1, 3; 9, 5; 11, 17; Mich. 5, 2. — Christus videtur supponere id notum a Samaritanis, sane e Gen. 49, 10.

V. 23. sed, verumtamen,... veri adoratores, qui perfecte adorabunt Deum. verus hic non opponitur ad *falsus*, sed ad *imperfectus*. Cf. Jo. 6, 32; 1, 9; 15, 1; 1 Jo. 2, 8; 5, 20. — in spiritu et veritate, id est, spiritualiter et vere, vel juxta spiritum et veritatem. — Cultus mosaicus hactenus Deo acceptus nunc pronunciatur abolendus, eique substituendus cultus novus qui est ἐν πνεύματι καὶ ἀληθεία.

Quæritur quo sensu accipiendum sit: in spiritu et veritate. R. 1ª sententia. IN SPIRITU opponi cultui judaico utpote vero quidem sed corporali, multis externis ritibus implicato unique loco corporeo adstricto; IN VERITATE opponi cultui samaritico, utpote falso. Ita Tol. Hinc, in spiritu est quidquid ex interiore actu virtutis religionis procedit; in veritate, quidquid in cultu verum objectum habet.

Ratio est intimus nexus hujus versiculi cum duobus præcedentibus.

Contra est, jam versu 22 dari oppositionem cultus judaici ad samariticum: unde hic exspectatur tantum oppositio cultus christiani ad judaicum.

2º sententia. IN SPIRITU: non in certo loco corporeo neque in cærimoniis carnalibus; IN VERITATE: non in figura. — Ita plerique Patres et S. Thom., Maldon. etc. — Positive, igitur, adoratio in spiritu fit actibus ex fide et gratia supernaturalibus, quorum cærimoniæ mosaicæ figuram gererent. Ita juxta Heb. 9, 10; 10, 1; Ps. 49, 13 et doctrinam S. Pauli analogam de lege et gratia (spiritus semper in N. T. de re supernaturali dicitur).

3ª sententia. IN SPIRITU et VERITATE esse synonyma.

Ratio. Qui adorat in spiritu actibus internis ex fide et gratia profectis, eo ipso est verus adorator. Ita Maldon. et Beelen. — Confirmatur ex v. 24, ubi hujusmodi adoratio dicitur Deo convenire quia spiritus est. — Hanc ut probabiliorem amplectimur.

4ª sententia, calviniana. Adoratio sola fide, excluso cultu

proprie dicto. — At sic ipsi dæmones forent veri adoratores, respondet Maldonatus.

 ${\bf 5}^{\rm a}$  sententia, rationalistica. Adoratio a biblicis dogmatibus absoluta, consistens in morum honestate soli rationi naturali consentanea, Ita Wegscheider etc. Refutationem non meretur.

Alias præterea sententias multas omittimus.

V. 24. DEUS SPIRITUS, id est, incorporeus EST, ET ideo EOS... Talis cultus solus ei placet, quia « similis simili gaudet. » Congruit Deo cultus internis seu spiritualibus et ex gratia profectis actibus constans.

Quæritur quales adoratores fuerint justi V. T.

R. Et ipsi fuerunt veri adoratores in spiritu et veritate: at non quia sacra judaica, quasi per seipsa Deo placentia, frequentabant, sed quia per fidem et gratiam Christi venturi hæc ut figuras ipsius offerebant. — Simili modo explicandus S. Paulus de Lege: Rom. 3, 20. 21; 4, 13; Gal. 3, 10.

#### SCHOLION DOGMATICUM.

A) Christum hoc loco abolevisse omnem cultum externum aliqui hæretici docuerunt. At perperam, ut Hengstenberg et Olshausen, protestantes, sed et de Wette, rationalista, ultro defendunt. Christus hic a cultu externo præscindit quidem, at illum minime a vera adoratione excludit, modo sit internis religionis actibus animatus. Secus 1) ipse sibi contradiceret, ut qui cultum externum plus semel exercuit: Luc. 24, 50; 22, 41. — 2) apostoli Christo non obtemperassent. Cf. Act. 9, 40; 16, 25; 1 Cor. 11, 4; Eph. 3, 14; 1 Tim. 2, 8; Apoc., ubi sæpe externi cultus norma proponitur: v. g. Apoc. 5.

B) Imo neque a Lege Nova verum sacrificium excluditur; sed sacrificia judaica quatenus in mere externis et corporeis oblationibus vix non tota consistebant. At sacrificium Missæ, licet aliquid habeat corporeum, est tamen spiritus et veritas, seu per se ad supernaturalem ordinem fidei, gratiæ et gloriæ pertinet. Hinc ei valor ex opere operato. — Idem dic de sacramentis. — Implicite improbat Christus eos fideles qui externis cultus exercitiis adeo distinentur ut internum spiritum negligant.

V. 25. SCIO QUIA MESSIAS VENIT, ὅτι Μεσσίας (1) ἔργεται. Omnino instare ejus adventus credebatur. Messias venturus ipsis innotuerat ex Deut. 18, 18, ad quod mulier non obscure alludit, dicens: NOBIS ANNUNCIABIT OMNIA. Cur tunc eum Samaritani exspectarent venturum, ex Pentateucho colligere non poterant: acceperant forte famam a Judæis Danielis vaticinio edoctis. — Mulier videtur Jesum non plene intellexisse: ideo ad Messiam provocat.

V. 26. Ego sum qui loquor tecum. Hoc totius colloquii culmen. Ad tantæ revelationis gratiam omnia præcedentia divinus Magister ordinaverat. Sed et scopus evangelistæ præsens colloquium narrandi hoc versu attingitur, quo scilicet inducitur Jesus ipse de se perhibens disertissimum testimonium, quale antea et suo et Baptistæ nomine evangelista dederat. Mulieris samaritanæ encomium videsis apud Chrysost. hom. 32 nº 3.

### Colloquium cum discipulis.

27. Et continuo venerunt discipuli ejus : et mirabantur quia cum muliere loquebatur. Nemo tamen dixit : Quid quæris, aut quid loqueris cum ea? 28. Reliquit ergo hydriam suam mulier, et abiit in civitatem, et dicit illis hominibus : 29. Venite, et videte hominem, qui dixit mihi omnia quæcumque feci : numquid ipse est Christus? 30. Exierunt ergo de civitate, et veniebant ad eum. 31. Interea rogabant eum discipuli, dicentes : Rabbi, manduca. 32. Ille autem dicit eis: Ego cibum habeo manducare, quem vos nescitis. 35. Dicebant ergo discipuli ad invicem : Numquid aliquis attulit ei manducare? 54. Dicit eis Jesus : Meus cibus est ut faciam voluntatem ejus, qui misit me, ut perficiam opus ejus. 55. Nonne vos dicitis, quod adhuc quatuor menses sunt, et messis venit? Ecce dico vobis: Levate oculos vestros, et videte regiones, quia albæ sunt jam ad messem. 36. Et qui metit, mercedem accipit, et congregat fructum in vitam æternam : ut, et qui seminat, simul gaudeat, et qui metit. 37. In hoc enim est verbum verum :

<sup>(</sup>ו) In græco Μεσσίας sine articulo adhibetur hic tanquam nomen proprium. Ita et in vaticinio Danielis 9, 25. 26 : מָלִייָּהָ,

quia alius est, qui seminat, et alius est qui metit. 38. Ego misi vos metere quod vos non laborastis : alii laboraverunt, et vos in labores eorum introistis.

V. 27. ... MIRABANTUR QUOD CUM MULIERE (μετὰ γυναικὸς sine articulo). Mulieres apud Judæos minoris fiebant quam ut doctor legis vel vir primarius, publice præsertim, eas alloqui dignaretur. (Sunt, ascetæ ut plurimum, qui admirationem explicant per angelicam plane Christi modestiam, cui vel publicum cum muliere colloquium componi non posse videretur.) — NEMO TAMEN DIXIT: ... Ex reverentia non interrogant.

V. 28-30. Per discipulorum adventum interrupto sermone, RELIQUIT HYDRIAM SUAM MULIER, de re majore sollicita ... omnia Quæcumque feci. Hyperbole. — Numquid ...? Ipsa non dubitat; sed ita loquitur ut alios alliciat. Optimum exercet apostolatum!

V. 31. Interea, dum hæc in civitate agebantur, rogabant eum discipuli, mirantes quod Jesus ad cibos appositos non attenderet : RABBI, MANDUCA.

V. 32. EGO CIBUM HABEO MANDUCARE QUEM VOS NESCITIS. Responsio obscurior, ut attentionem provocet.

V. 33. Discipuli non intelligunt. — Hinc

V. 34. Jesus sensum explicat de cibo spirituali, qui est, ait, ut faciam voluntatem patris, ut perficiam opus ejus. Quale opus, non dicit; at ex sequentibus colligitur: ut Sichemitas illos jam ad se accessuros cœlesti doctrina imbuat. — Ergo viro apostolico cibus corporalis et omne corporis commodum operi salutis animarum postponenda sunt.

V. 35. Sensus: Messis corporalis post quatuor tandem menses colligenda; messis spiritualis nunc jam parata est: civitas scilicet Sichar Christi fidei acquirenda, cujus incolæ ad Jesum accedentes tunc in conspectu erant.

Nota. Sunt (ut Maldon.) qui hæc verba: ADHUC QUATUOR MEN-SES... merum volunt esse proverbium, quocumque anni tempore enunciari solitum; sed absque probabili ratione id supponunt. — Rectius explicandum de anni tempore, id est, de mense Decembri, quatuor mensium spatio messem præcedente. Et inde pretiosum documentum pro "harmonia evangelica" adornanda. V. 36. Merces in hac messe non soli seminanti, sed et metenti. Ita, ut discipulos animet ad hujus messis labores suscipiendos.

V. 37. Proverbium ambiguum est: 1<sup>us</sup> sensus: sæpe alius facit laborem, alius laboris fructus percipit. Et *in hoc* non est verum in casu. — 2<sup>us</sup> sensus: alius sæpe est qui seminat, alius qui metit, et (subaudi), utrique merces contingit. Et *in hoc verum est* in casu.

V. 38. ALII LABORAVERUNT: prophetæ, Joannes Baptista, tota œconomia V. T., quæ messis semina Judæis et Samaritanis inseruit — Sermo procedit de discipulorum missione in genere, et in specie de Samaritanis tunc convertendis.

### Christus apud Sichemitas.

39. Ex civitate autem illa multi crediderunt in eum Samaritanorum, propter verbum mulieris testimonium perhibentis: Quia
dixit mihi omnia quæcumque feci. 40. Cum venissent ergo ad
illum Samaritani, rogaverunt eum ut ibi maneret. Et mansit ibi
duos dies. 41. Et multo plures crediderunt in eum propter sermonem ejus. 42. Et mulieri dicebant: Quia jam non propter tuam
loquelam credimus: ipsi enim audivimus, et scimus quia hic est
vere Salvator mundi. 43. Post duos autem dies exiit inde:

V. 39-42. CREDIDERUNT IN EUM, Jesum esse Messiam, quod mulier putanda est non diu tacuisse. — Non propter tuam loquelam, quelam, hebraismus est : non adeo propter tuam loquelam, quamvis et propter eam credere cæpissent. — Encomium efficaciæ prædicationis Jesu. — scimus certitudine fidei, quia nic est vere salvator mundi. Hoc ex prædicatione Jesu sane didicerant : unde profitentur Jesum salvatorem spiritualem mundi, id est, omnium gentium.

## Sanatio filii reguli.

45. et abiit in Galilwam. 44. Ipse enim Jesus testimonium perhibuit quia Propheta in sua patria honorem non habet. 45. Cum ergo venisset in Galilwam, exceperunt eum Galilwi, cum omnia

vidissent quæ fecerat Jerosolymis in die festo : et ipsi enim venerant ad diem festum. 46. Venit ergo iterum in Cana Galilæa, ubi fecit aquam vinum. Et erat quidam regulus, cujus filius infirmabatur Capharnaum. 47. Hic cum audisset quia Jesus adveniret a Judæa in Galilæam, abiit ad eum, et rogabat eum ut descenderet, et sanaret filium ejus : incipiebat enim mori. 48. Dixit ergo Jesus ad eum : Nisi signa et prodigia videritis, non creditis. 49. Dicit ad eum regulus : Domine, descende priusquam moriatur filius meus. 50. Dicit ei Jesus : Vade, filius tuus vivit. Credidit homo sermoni, quem dixit ei Jesus, et ibat. 51. Jam autem eo descendente, servi occurrerunt ei, et nunciaverunt dicentes, quia filius ejus viveret. 52. Interrogabat ergo horam ab eis, in qua melius habuerit. Et dixerunt ei : Quia heri hora septima reliquit eum febris. 53. Cognovit ergo pater, quia illa hora erat, in qua dixit ei Jesus : Filius tuus vivit : et credidit ipse, et domus ejus tota. 54. Hoc iterum secundum signum fecit Jesus, cum venisset a Judæa in Galilæam.

V. 43. Arreptum in Galilæam iter, de quo v. 3, Jesus prosequitur.

V. 44. IPSE ENIM JESUS TESTIMONIUM PERHIBUIT. Ad explicandum tò ENIM, subaudi post v. 43: et præteriens Nazareth ulterius progressus est. Ita, juxta Matth. 4, 13. — Dictum Jesu proverbium erat de communiter, at non semper, contingentibus.

V. 45. EXCEPERUNT honorifice. — SIGNA... de quibus 2, 23; 3, 2,

V. 46. REGULUS, βασιλικός. Hoc nomine in græcitate illius temporis designabatur aliquis ex magnatibus.

V. 48.... NISI SIGNA... VIDERITIS... Jesus statim petitioni reguli non annuit, sed ipsi et Galilæis, ejus similibus, exprobat aliquam in credendo tarditatem. Aliquam sane fidem habebat regulus, at usque ad eventum petiti prodigii nonnihil suspensam; ideo dicit Jesus: NISI VIDERITIS, in hac voce vim faciens: audisse vobis non sufficit, videre debetis. — Sunt qui velint regulum reprehensum fuisse quia non crederet Dominum posse sanare filium etiam procul, unde rogaverit ut descenderet. Ita,

ob modum agendi Christi v. 50. At hæc explicatio est longius quæstia.

- V. 50. FILIUS TUUS VIVIT, id est, mortis periculum evasit (v. 51).

   CREDIDIT HOMO SERMONI. Credidit Jesum, utpote prophetam, veritatem sibi dixisse, eum autem verbo sanasse filium non nisi postea novit.
- V. 53. CREDIDIT tunc, ob sanationem filii quam intellexit a Jesu patratam, eum vere esse Messiam.
- V. 54. Hoc Iterum secundum signum, τούτο πάλιν δεύτερον σημείον. Id est: sicut prius rediens e Judæa in Galilæam primum fecit miraculum mutatæ aquæ in vinum, ita rediens iterum, hoc miraculum secundum in Galilæa operatus est.

## CAPUT V.

Argumentum. Jesus tendit Jerosolymam ad diem festum et infirmum sanat die sabbato ad piscinam probaticam (1-9). — Hinc lis cum Judæis de violato sabbato (10-17). — Ex responso Christi nova invidiæ occasio, quod Jesus Deum diceret Patrem suum et sic se Deo faceret æqualem. Idipsum autem se merito dicere pluribus argumentis affirmat (18-36). — Judæis exprobrat incredulitatem, ejusque causam aperit (37-47).

## Sanatio paralytici.

- 1. Post hæc erat dies festus Judæorum, et ascendit Jesus Jerosolymam, 2. Est autem Jerosolymis Probatica piscina, quæ cognominatur Hebraice Bethsaida, quinque porticus habens. 3. In his jacebat multitudo magna languentium, cæcorum, claudorum, aridorum exspectantium aquæ motum. 4. Angelus autem Domini descendebat secundum tempus in piscinam: et movebatur aqua. Et qui prior descendisset in piscinam post motionem aquæ, sanus fiebat a quacumque detinebatur infirmitate. 5. Erat autem quidam homo ibi triginta et octo annos habens in infirmitate sua. 6. Hunc cum vidisset Jesus jacentem, et cognovisset quia jam multum tempus haberet, dicit ei : Vis sanus fieri? 7. Respondit ei lanquidus: Domine, hominem non habeo, ut cum turbata fuerit aqua, mittat me in piscinam : dum venio enim ego, alius ante me descendit. 8. Dicit ei Jesus: Surge, tolle grabatum tuum, et ambula. 9. Et statim sanus factus est homo ille : et sustulit grabatum suum, et ambulabat.
- V. 1. Post hæc erat dies festus judæorum. Post hæc non indicat certum temporis intervallum. Quum Joannes multa facta vitæ Jesu omittat, intervallum qualecumque hic licet supponere.

## DISSERTATIO PRÆVIA.

### Circa festum de quo Jo. V. 1.

Duplex movetur quæstio.

Quæritur 1º de vera lectione : utrum έορτη an ή έορτή.

**R.** A) ἑορτη sine articulo habent : græcus receptus; codices unciales : A (alexandrinus), B (vaticanus), D (cantabrigiensis), G, K, S (?), U, V,  $\Lambda$ ; et alii codices plures. — Inter Patres : Origenes, Chrysostomus.

B) h topth, codices unciales:  $\mathbf{x}$  (sinaiticus), C (regius parisinus), F, H, I (videtur), L, M,  $\Delta$ ; alii codices fere 50; editio vetus aldina. — Inter versiones: coptica, sahidica. — Inter Patres: Cyrillus Alex., Theophylactus, qui tamen putat articulum postea additum fuisse.

Conclusio. Ex quo repertus est eximius codex sinaiticus, omnium pro Novo Testamento præstantissimus, magnum lectioni  $\dot{\eta}$  έορτ $\dot{\eta}$  argumentum accessit, ita ut testimonia codicum pro utraque lectione fere æquivaleant. — Testimonia Patrum inclinant potius ad lectionem έορτ $\dot{\eta}$ ; at rursus versiones antiquæ magis commendant  $\dot{\eta}$  έορτ $\dot{\eta}$ . — Usus loquendi S. Joannis pro utraque lectione invocatur; quum enim Joannes ubi de determinato festo agit soleat illud nominare (2, 13; 6, 4; 7, 2; 10, 22; 13, 1), alii dicunt : Hic festum non nominat : ergo non vult determinare : ergo non poterat ponere articulum. Alii dicunt : Festum determinatum intelligit : ergo debet illud designare nomine proprio vel æquivalenter. Id autem optime flebat per articulum :  $\dot{\eta}$  έορτ $\dot{\eta}$  designat festum Judæorum κατ έξοχ $\dot{\eta}$ ν, id est, Pascha (hoc tamen aliqui volunt esse festum Purim).

Unde utraque lectio æque probabilis censeri potest.

Quæritur 2º qualis fuerit ille dies festus.

N. B. Quæstio hæc adeo est intricata ut prolixa dissertatione tractanda foret. Præcipua tantum capita discussionis indicabimus.

R. 1º sententia. Festum Paschatis. Ita Tol., Luc. Brug., Hengstenh., Reinke (ubi de vaticinio hebdomadum Danielis). Rationes. 1) Articulus ή, probabilis saltem lectionis, et etiam sine articulo ἐορτὴ solum positum, Pascha designaret, ut Matth. 27, 15; Marc. 15, 6; Luc. 23, 17. — 2) Paulo ante (4, 45) S. Joannes festum Paschæ ἑορτὴν vocavit sine epitheto; ergo hoc loco eodem vocabulo idipsum designare censendus est. — 3) Ad hoc festum Jesus ascendit Jerusalem : ergo debuit esse unum ex tribus festis præcipuis. At — 4) Excluditur festum Pentecostis ejusdem anni cujus Pascha commemoratur 2, 13. Nam mense Decembri (4, 35) istius anni Christus ivit in Galilæam ante ἑορτὴν de qua agimus. — Non Pentecostes anni sequentis : secus cur Jesus non venisset ad Pascha paulo ante? Abfuit quidem semel a Paschate, sed ratio indicatur (Jo. 7, 1. 2). — 5) Excluditur festum Tabernaculorum : hoc enim Octobri mense fiebat, unde iterum contradictio cum 4, 35. — 6) Ita Irenæus Hær. 2, 22, 3.

Contra est Jo. 6, 4: Erat autem proximum Pascha: ergo nostra '2277, Pascha esse nequit, sed debet ante Pascha collocari. Si dicas: 6, 4 est Pascha anni sequentis, reponunt: ergo evangelista, integri anni historia omissa, statim pergeret (6, 1): Post hæc abiit Jesus. — Recte tamen replicares, hoc non repugnare: nam Synoptici facta illius anni narrant: ergo Joannes ea omittere potuit. — Deinde Irenæi auctoritatem elevant, utpote qui circa Christi chronologiam erraverit. Sed respondetur: non erravit in hoc puncto, nam (l. c.) dicit Jesum in vita publica quatuor Paschata celebrasse.

2º sententia. Festum Purim seu sortium (Esther 9, 17), quartadecima mensis Adar, Martii. Ita Petavius, Kepler, Hug, Maier etc.

Rationes. 1) Defectus articuli. — 2) Jo. 6, 4 et 4, 35. Ergo hæc ἐορτὴ, inter Decembrem et Pascha. Atqui hoc tempore nonnisi Purim celebrabatur. — 3) Si esset Pascha secundum vitæ Christi publicæ, et 6, 4 Pascha tertium (ad quod Jesus non venit Jerosolymam, juxta 7, 1), tunc per 18 menses, id est, usque ad Scenopegiam, mense Octobri celebrandam, Jesus legitimum Jerosolymorum iter neglexisset! — 4) Sic optime explicatur tacitum fuisse nomen festi, utpote christianis parum cogniti.

Contra est: a) Festum Purim ubique locorum fieri poterat. Ergo nulla ratio cur Jesus ad id celebrandum ascenderit Jerosolymam. — b) Erat civile potius quam sacrum, et conviviis potissimum agebatur. — c) Christus optimam absentiæ rationem habebat,  $quia\ volebant\ eum\ Judæi\ interficere\ (Jo. 7, 1)$ . Quodsi potuit abesse a festo Pentecostis, quidni a festo Paschatis?

3ª sententia. Festum Pentecostis. Ita S. Thom. Maldon.

Rationes. 1) Auctoritas SS. Chrysostomi et Cyrilli Alex. — 2) Harmonia evangeliorum. Matth. 12, 1, narratur discipulos in Galilæa spicas evulsas manducasse. Multiplicatio panum, de qua Matth. 14, 21 et Jo. 6, 10, multo post accidit; hæc autem multiplicatio Pascha parum præcessit (Jo. 6, 4). Ergo hæc duo facta non potuerunt accidere eodem anno: adeoque inter ea annus fere integer effluxit. Hinc si supponatur Jesus mansisse in Galilæa a Decembri ad festum Paschatis, præcedens illud de quo Jo. 6, 4, quo tempore fiebat messis, quinque hebdomadibus postea potuit ire Jerosolymam ad festum Pentecostis, et hoc celebrato redire in Galilæam (Jo. 6, 1). — 3) ἑορτη hæc videtur mortem Joannis Baptistæ præcessisse; sed Baptista occisus est mense Augusto. Ergo ἑορτη nequit esse festum Tabernaculorum, quod mense Octobri accidit. — Alia multa de hac quæstione vide in Quartalschrift, fasciculo IV anni 1871, in dissertatione Doctoris Stawars.

Contra est: a) Si Jesus venit ad Pentecosten, cur non ad Pascha? — b) Chronologia Synopticorum non sat certa est.

Aliæ sententiæ. Sunt qui festum Tabernaculorum vel Encæniorum proposuerunt : sed argumenta parum firma sunt et implicite refutata supra. Ita Ebrard apud Olshausen, ita et P. Patrizi. De Evangeliis, L. II, annot. LIII.

Conclusio. Donec eruditi de argumentis Stawarsii judicaverint, ut probabilior teneri potest sententia quæ έορτὶν Pascha esse tenet.

#### EXPOSITIO TEXTUS.

Prodigium sanati paralytici die sabbato pharisæis Christum persequendi prætextum præbuit, eique pharisæorum ob id factum oblocutiones refutandi suæque personæ dignitatem commendandæ occasionem præparavit. Atque hæc fuit Joanni hujus prodigii narrandi ratio.

V. 2. EST, έστι (την habent aliqui codices et Syrus: ) (σην habent aliqui codices et Syrus: ) (

AUTEM JEROSOLYMIS PROBATICA PISCINA. In lectione recepta verbum ἐστι est in præsenti historico S. Joanni usitatissimo. — PROBATICA. Græce aliter: ἔστι δὲ... ἐπὶ τῆ προβατικῆ κολυμβήθρα. Et subauditur πύλη post προβατικῆ. Unde sic: est autem apud portam gregis piscina. — Porta gregis, hebraice: מַעֵּר בַּבְּאָנִי Nide Neh. 3, 1, ubi hæc porta a sacerdotibus ædificata dicitur. Sita erat prope templum, et prope eam videtur fuisse forum ad vendenda pecora. — BETHSAIDA. Græce: βεθεσδά. Syriace:

ובית (beth chesdo), id quod hebraice בֵּית הָהֶטֶּל (beth hachesed), domus (locus) beneficentiæ. Hoc piscinæ erat cognomen (ἐπιλεγομένη), a populo sane adjectum, ob effectus salutares aquæ ejus.

V. 3. IN HIS porticibus, pro ægrotis exspectantibus constructis (?)... — EXSPECTANTIUM AQUÆ MOTUM. Hujus exspectandi rationem dat motus aquæ incerto tempore excitandus.

V. 4. ANGELUS AUTEM DOMINI DESCENDEBAT...

## DISSERTATIO.

### De angelo piscinæ Bethsaidæ.

## Quæritur 1º utrum versiculus 4 sit authenticus.

N. B. Ex Tridentini sess. IV, decr. de canon. Script, nequit a priori hujus versiculi authentia assirmari. Desinivit quidem synodus, libros singulos (a se modo enumeratos) cum omnibus suis partibus..., prout in vulgata latina editione habentur..., pro sacris et canonicis esse suscipiendos; at unicus aliquis versiculus particula potius quam pars libri sacri dici debet. Et quamvis non pauci theologi, quorum Emm. Card. Franzelin, opinentur, a tridentinis Patribus fuisse decretam conformitatem Vulgatæ cum originali textu in singulis enunciationibus doctrinalibus, communis certe sententia est, concilium nihil declarasse circa conformitatem in singulis enunciationibus non doctrinalibus, qualis est Jo. 5, 4 (1).

R. Contra authentiam. 1) Omittitur in codicibus uncialibus

<sup>(1)</sup> Videsis ista fusius a nobis tractata in periodico: Études religieuses, Nov. 1876 et Jan. 1877.

magni nominis: κ (sinaitico), B (vaticano), C prima manu (regio paris.), D (cantabrigiensi), Λ; et in tribus minusculis. — 2) Item deest in versione syriaca Curetonii, in sahidica, in coptica (edit. Wilkins), in codicibus plerisque armenæ, in 3 codd. italæ et 4 codd. Vulgatæ. — 3) Dubium an Nonnus poeta illum cognoverit (1). — 4) Mira lectionum varietas. Ita alii omittunt insuper verba: expectantium aquæ motum; alii ea habent. Alii legunt: ἐν τῆ χολυμβήθρα, alii non; alii id ponunt post: ὑ... πρῶτος ἐμβάς. — Sunt qui omittant: post motionem aquæ, etc. — 5) Si versiculus esset authenticus appareret ratio aliqua cur postea fuisset omissus. At nulla talis fingi potest. Contra, ex v. 7 optime explicatur interpolatio.

Pro authentia. 1) Adest in codicibus uncialibus plerisque, inter quos unus præstans. A (alexandrinus); in C tertia manu. E, F, G, H, I, M, U, V,  $\Delta$ ,  $\Lambda$  prima manu additus; et in plerisque minusculis. — 2) Adest in versionibus : latina itala in 3 codd., Vulgata in codicibus plerisque, syriaca peschito et philoxeniana (in hac tamen signo dubii notatur), coptica (editio dz.), in armenæ aliquibus codicibus; præterea in persica, arabica et slavica. 3) Habebant Patres: Cyrill. Alex., Chrysost., Theophylact., Euthym., Tertull. (De Bapt. 6), Ambros., August. — 4) Aliqui codices qui opponuntur versum tamen habent, vel secunda manu, vel obelis aut asteriscis notatum. — 5) Contexta oratio versum omnino requirit, secus v. 7º responsio ægri non intelligitur. — 6) Omissio postea oborta explicari potest, sive ob silentium historiae de loco et facto, sive ex eo quod virtus hac crederetur aquæ isti naturalis fuisse. Interpolatio vix concipitur, quum Patres ex omnibus Ecclesiæ partibus in admittendo versiculo conspirent. -- 7) Ex iisdem principiis variantes lectiones explicantur.

Conclusio. Pondus rationum ad admittendam authentiam istius versiculi 4 omnino inclinat.

N. B. Inter protestantes et rationalistas authentiam tenent

<sup>(1)</sup> Tischendorf et Scholz monent deesse apud Augustinum. Quod verum est de Tract. in Jo. ad h. l. Sed de angelo descendente aperte disserit Serm. 15 (12) de verb. evangelii S. Joannis, 3.

Grotius, Hengstenberg, de Wette, Baumgarten Crusius; rejiciunt Kuinoel, Olshausen, Tholuck, Lücke.

## Quæritur 2º de interpretatione facti.

R. 1ª sententia. Aqua ista mineralis erat et cum fonte thermali communicabat, ex quo per vim chemicam aliquod gaz erumpens aquas insolito motu agitabat, et ipsis virtutem medicinalem insolitam tribuebat. Cessante motu cessabat et virtus sanativa: unde non nisi qui primi descenderant post motionem, curabantur. Quum autem vulgus causam hujus virtutis curativæ ignoraret, eam angeli descendentis operationi prodigiosæ tribuebat, quam opinionem evangelista prout in populo invenit et ipse habebat, ita scribendo retulit. — Ita rationalistæ de Wette, Kuinoel etc., qui ideo S. Scripturam hoc loco errasse tenent. — Ita protestantes Grotius, Tholuck etc. et catholicus Ad. Maier, qui errorem tamen non in Scripturam refundunt, ut quæ voluerit nos docere factum hujus aquæ medicinalis, modum docere non intenderit; illum vero modum retulerit dumtaxat juxta conceptum vulgi, fere sicut in narratione miraculi Josue, ubi etiam dies productior stationi solis, juxta opinionem vulgi, tribuitur.

Rationes. 1) Eusebius (Onomast.) et Hieronymus (De loc. sac.) referunt aquas istius piscinæ " mirum in modum rubeas ", quod ipsi dicunt tribui solitum sanguini victimarum, quæ in iis aquis olim lavabantur. Qui color, aiunt patroni la sententia, revera aquas prodit ferrugineas. - 2) Hodiedum ad orientem Jerusalem exstant balnea medicinalia: Ain es schefa (fons medicinæ). Item Fons virginis, qui e rupe sub templo majori mahumedano prorumpit, et non raro ebullire et aquas in altum extollere conspectus fuit (vide Hengst. p. 293). — 3) Secus admittendum foret miraculum permanens quod ad œconomiam salutis supernaturalis nihil conferre videretur. — 4) Neque obstat quod primus solus sanabatur : nam, ait Kuinoel, plures statim insiliebant : at is qui curabatur, ideo id factum putabat quia primus fuerat; qui non curabatur, ..., quia non primus. — 5) τὸ a quacumque detinebatur infirmitate hyperbole est, quales et alibi Scriptura habet. v. g. Cf. Exod. 9, 6 et 9, 9; 9, 25 et 10, 5 (1).

<sup>(1)</sup> Addunt argumentum ex silentio V. T. et Josephi : at eadem fieret difficultas de tali fonte tam mira naturali virtute prædito. Josephus multa

Contra est: a) Explicationes, qualis admittitur circa narrationem de miraculo Josue, non nisi ob gravissimas rationes admitti possunt, quæ ibi adsunt, híe non. b) Non concipitur vis chemica omnium morborum curativa. c) Explicatio de curatione solius primi, a Kuinoel prolata, sat contorta est. d) Quomodo balneus semel adhibitus poterat ægrotos penitus sanare! c0 Si hæc virtus naturalis erat, cur postea non permansit? (Forte in excidio civitatis fons obstructus fuerit.)

2ª sententia. Virtus curativa aquæ isti præter naturæ vires ab angelo (invisibiliter, ut videtur) descendente hinc inde tribuebatur. Ita Patres, et interpretes catholici passim.

Rationes. 1) Hic sensus obvius, a quo sine necessitate non est recedendum. — 2) Adjuncta quæ virtuti naturali convenire non possunt: primus, sanus fiebat, a quacumque infirmitate. Tres hic hyperbolas videre duriusculum est. — 3) Quæ scribunt Eusebius et Hieronymus, et quæ referunt viatores de balneis jerosolymitanis nihil obstant. Nam optime supponi potest aquas piscinæ fuisse aliqua etiam naturali virtute curativa donatas, qua angelus uteretur ut eam præter naturam exaltaret. Virtutes supernaturales non raro congruere naturæ quam elevant, in confesso est. — Addebant antiqui argumentum 4) Si virtus fuisset naturalis adfuisset aquæ semper. At hæc ratio nulla est si supponatur actio chemica a intermittens.

Contra est complexus argumentorum pro sententia 1ª.

3° sententia. Hengstenberg (1), Olshausen. Virtus sanativa aquæ inerat ex viribus naturalibus, et nihilominus angeli operationi debebatur. Nam, juxta doctrinam Scripturæ, Deus etiam in ordine naturali effectus non producit nisi mediante ministerio angelorum (2). Circa hanc doctrinam Scripturæ cf. Ps. 103 (104),

omittit, et præterea notat P. Patrizi, in h. l., "Josephum tunc vixisse "quum, sublatis judaicis religionibus christianisque jam obtinentibus, il- "liusmodi miracula in ea gente fieri jam desierant, "

<sup>(1)</sup> Hengstenberg: " In dem Sprudel in Karlsbad würde Joannes den Engel nicht minder erkannt haben, wie in dem Teiche Bethesda."

<sup>(2)</sup> Huic opinioni favere censendus est auctor catholicus gallus, laudatus in periodico *Revue des sciences ecclésiastiques*, Febr. 1872, p. 84. 85, qui et ipse vires naturæ dicit operationes angelicas.

4 et Hebr. 1, 7; 2 Sam. 24, 16. 17; 1 Par. 21, 15; Is. 37, 36; Act. 12, 23; Apoc. 16, 5; 7, 2. Item Ps. 17 (18), 11. Sed et Job 1, 12-20 et 2, 6. 7 similem actionem, permittente Deo, in naturæ vires exercet Satan.

Contra est: a) Non satis constare videtur de hoc angelorum in natura ministerio. Heb. 1, 14 dicuntur administratorii spiritus, sed in ordine supernaturali. Textus supra allati rem non conficiunt. — b) Quæ dicta fuere supra contra naturalitatem talium effectuum: unde etiam in hac sententia dura hyperbole foret admittenda.

Conclusio. Omnino tenenda est sententia secunda.

### EXPOSITIO TEXTUS.

DESCENDEBAT SECUNDUM TEMPUS, gallice: de temps en temps.
— ET MOVEBATUR AQUA. Melius: ET MOVEBAT AQUAM, juxta probabiliorem lectionem græcam: καὶ ἐτάρασσε τὸ ὕδωρ. Variantem lectionem, ἐταράσσετο, introduxerit librarius bis legendo syllabam το. — Tandem nota haberi in græco: ἄγγελος γάρ. Unde latine verti debuisset: Angelus enim. Et sic clarior nexus cum v. 3.

V. 5. ERAT AUTEM QUIDAM HOMO IBI, TRIGINTA OCTO ANNOS HABENS IN INFIRMITATE SUA. Qualis esset infirmitas, conjicitur ex v. 8: paralysis nempe. Non dicit evangelista quamdiu ægrotus ibi jacuisset.

Cetera explicatione non egent.

# Disceptatio de violato sabbato.

9. Erat autem sabbatum in die illo. 10. Dicebant ergo Judæi illi, qui sanatus fuerat: Sabbatum est, non licet tibi tollere grabatum tuum. 11. Respondit eis: Qui me sanum fecit, ille mihi dixit: Tolle grabatum tuum, et ambula. 12. Interrogaverunt ergo eum: Quis est ille homo, qui dixit tibi: Tolle grabatum tuum, et ambula? 15. Is autem, qui sanus fuerat effectus, nesciebat quis esset. Jesus enim declinavit a turba constituta in loco.

- 14. Postea invenit eum Jesus in templo, et dixit illi: Ecce sanus factus es: jam noli peccare, ne deterius tibi aliquid contingat. 15. Abiit ille homo, et nunciavit Judæis quia Jesus esset, qui fecit eum sanum. 16. Propterea persequebantur Judæi Jesum, quia hæc faciebat in sabbato. 17. Jesus autem respondit eis: Pater meus usque modo operatur, et ego operor.
- V. 9. ERAT AUTEM SABBATUM. Inde causa totius colloquii sequentis.
- V. 10. JUDÆI, magistratus, etc. occurrunt homini portanti lectum quando Jesus jam recesserat, et eum violatæ legis accusant, juxta Exod. 20, 8 et Jer. 17, 21 : Custodite animas vestras, et nolite portare pondera in die sabbati, nec inferatis per portas Jerusalem.
- V. 11. Homo provocat ad illius qui se curaverat auctoritatem, quam a Deo esse dubitare non poterat. Hinc illi in lege dispensandi potestas competere credenda erat.
- V. 12. QUIS EST ILLE HOMO... δ ἄνθρωπος? Contemptum hoc redolet : quis homo qui a lege Dei audeat dispensare? Suspicabantur Jesum prodigii auctorem.
  - V. 13. NESCIEBAT QUIS ESSET, nomen ejus ignorabat.
- V. 14. POSTEA INVENIT, εὐρίσκει, EUM, id est : occurrit ei. JAM NOLI PECCARE. Græce μηκέτι, ne amplius. Ergo prior ei infirmitas in pænam peccati obvenerat. Bonum argumentum concionatoribus et confessariis.
- V. 15. ... NUNCIAVIT JUDIEIS, non animo prodendi Jesum, sed potius ejus gloriam apud magistratus manifestandi.
- V. 16. persequebantur, atque adeo quærebant interficere. Cf. v. 18, ad quod « legalitatis » speciem prætendere poterant, juxta Num. 15, 35, ubi de punitione hominis qui sabbato ligna collegerat. N. B. Græcus receptus addit : καὶ ἐζήτουν αὐτὸν ἀποκτεῖναι. Glossema videtur.
- V. 17. Pater meus usque modo operatur, et ego operor. Sabbatum institutum quidem erat ad normam quietis Dei post opus creationis; at requies illa non est omnimoda : nam Deus a mundi initio usque modo, sine intermissione, adeoque etiam

diebus sabbatinis, operatur, mundum conservando et regendo. Hunc Deum Summum Jesus nunc dicit Patrem suum, et ex eo quod ille operatur, concludit: Et Ego operat. Apposite P. Patrizi: "His Christus non sabbati religionem improbat, quæ "etiamnum obtinebat, sed Judæorum stuporem carpit putan-"tium hanc religionem lædi iis quoque rebus efficiendis quæ "unus Deus efficere, tametsi etiam per homines, potest. "Præterea eodem jure se innuit a lege sabbati eximi ac Deus Pater ab ea eximitur, ac proin Deo se æqualem dicens, Deum proprium Patrem suum proclamat. Ita necessario intelligendus erat, et sic revera Judæi eum optime intellexerunt. Conceptum eumdem amplius evolvet infra. Ex quo clare doctrina consubstantialitatis patet. Vide S. Chrysost. in h. l. — Itaque hic sermo est de operatione Christi non humanitatis sed divinitatis.

## Disceptatio de Christi persona.

18. Propterea ergo magis quærebant eum Judæi interficere: quia non solum solvebat sabbatum, sed et Patrem suum dicebat Deum, æqualem se faciens Deo. Respondit itaque Jesus, et dixit eis: 19. Amen, amen dico vobis: non potest Filius a se facere quidquam, nisi quod viderit Patrem facientem; quacumque enim ille fecerit, hæc et Filius similiter facit. 20. Pater enim diligit Filium, et omnia demonstrat ei, quæ ipse facit : et majora his demonstrabit ei opera, ut vos miremini. 21. Sicut enim Pater suscitat mortuos, et vivificat : sic et Filius, quos vult, vivificat : 22. Neque enim Pater judicat quemquam : sed omne judicium dedit Filio, 23. Ut omnes honorificent Filium, sicut honorificant Patrem: qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. 24. Amen, amen dico vobis, quia qui verbum meum audit, et credit ei, qui misit me, habet vitam æternam, et in judicium non venit, sed transiit a morte in vitam. 25. Amen, amen dico vobis, quia venit hora, et nunc est, quando mortui audient vocem Filii Dei : et qui audierint, vivent. 26. Sicut enim Pater habet vitam in semetipso : sic dedit et Filio habere vitam in semetipso: 27. Et potestatem dedit ei judicium facere, quia Filius hominis est. 28. Nolite mirari hoc, quia venit hora, in qua omnes, qui in monumentis sunt, audient vocem Filii Dei: 29. Et procedent qui bona fecerunt, in resurrectionem vitæ: qui vero mala egerunt, in resurrectionem judicii. 50. Non possum ego a meipso facere quidquam. Sicut audio, judico: et judicium meum justum est: quia non quæro voluntatem meam, sed voluntatem ejus, qui misit me.

V. 18. PROPTEREA ERGO MAGIS QUEREBANT EUM JUDÆI INTERFICERE... En nova necis ei moliendæ ratio : crimen blasphemiæ, juxta Lev. 24, 16. .... Patrem suum dicebat deum. Græce : πατέρα ἴδιον ἔλεγε τὸν θεόν : non sicut ceteri homines justi Deum dicunt patrem; ideoque Jesus dixerat : Pater meus, non, noster. Hinc in mente Judæorum Æqualem se faciebat deo, utpote Dei filium proprium se dicens. Talem vere se dixerat, talis erat : ergo non blasphemabat. Hoc jam ipse Jesus Judæis probaturus est, utroque sibi objecto crimine se simul purgans. Cf. Phil. 2, 6: non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo.

V. 19. Conclusionem Judæorum valide confirmat nedum ut falsam eam repudiet. Amen Amen dico vobis: Non potest filius a se facere quidquam, nisi quod viderit patrem facientem: Quæcumque enim ille fecerit, hæc et filius similiter facit. Hinc omnia ejus opera, opera ipsius Dei sunt, adeoque ab omni reprehensione immunia. Apposite ad hæc S. Chrysost.: "Dico " quod licet mihi operari in sabbato, quia et Pater meus conti-" nue operatur, cui non possum contraria operari, et hoc quia " non potest Filius a se facere quidquam."

Nota 1). Here verba Christi explicari non possunt de natura ejus humana: nam secundum hanc potest facere a scipso quidquid vires hominis naturales non excedit; item quæ in hac fecit non omnia vidit Patrem facientem, v. g. ambulare super aquas. — Sed nec de natura humana in quantum cum Deo conjunctionem habet: nam secundum eam non fecit quacumque facit Pater, v. g. creationem mundi. — Restat igitur ut cogitetur in Christo natura divina, quam habeat Filius a Patre identicam et secundum quam habeat a Patre operari quacumque ille fecerit, non imitatione operando post Patrem, sed operatione iden-

tica quam, sicut habet esse a Patre, ita et ab eo habeat (1). — Ubi dicit: Hæc et filius similiter facit, tria excludit, ait S. Thomas: particularitatem (quæcumque), diversitatem (hæc), imperfectionem (similiter). — Et August.: "Literas easdem facit " et cor et manus, sed non similiter: cor enim nostrum facit " eas intelligibiliter, manus autem visibiliter. (Filius) si et hæc " facit et similiter facit.... æqualis est Patri Filius. "Totus S. Augustini locus, prolixior qui exscribatur, omnino legendus est (in h, l.).

Dilucide etiam S. Cyrillus Alex. (in h. l.): " In eo enim quod " potest eadem per omnia facere quæ sunt Dei ac Patris, et ope- " rari similiter ac Pater, identitatem probat suæ substantiæ " (τῆς οὐσίας ἑαυτῶν μαρτυρεῖ τὴν ταυτότητα). .... Igitur ut Deus " verus ex Deo Patre vero, eadem cum illo facere se posse ait, " sed ut non solum virtute æqualis esse Patri videatur, sed ejus- " dem per omnia sententiæ (ὁμογνώμων), et unam in cunctis habere voluntatem. "

Lege etiam Bossuet : Méditat. sur l'Évang., 87º jour.

Nota 2), ex eo quod Filius nihil possit facere a seipso nullam in eo importari imperfectionem dependentiæ, sed indicari relationem originis seu æternæ generationis, per quam totam divinitatem habeat a Patre.

## Quæritur quid sibi velit : quod viderit Patrem facientem.

R. VIDERE in Filio, correlativum est ad DEMONSTRARE in Patre, quod v. 20°. Metaphorica dictio est, exhibens communicationem divinæ operationis Filio derivatam a Patre. Unde hic conceptus ab omni imperfectionis nota spoliandus est. — SS. August., Cyrill., Thom.: VIDERE est accipere divinam cognitionem. S. August.: — Hoc est illi audire quod esse, et hoc est illi videre quod esse. "

V. 20. PATER ENIM DILIGIT FILIUM ET OMNIA DEMONSTRAT EI QUÆ IPSE FACIT. Ad hæc S. Thom.: « Ratio ista desumitur ex dile- « ctione non ut ex principio, sed ut ex signo... Ubi perfecta si-

<sup>(</sup>i) Imitationem proprie dictam excludi, optime olim Patres contra arianos ostende unt, ex eo quod mundus per Filium factus est. Quem sane inundum antea Pater non fecerat.

" militudo, ibi perfecta dilectio. " Hinc istud ET non est pro *ideoque*, sed mera conjunctio. Filius Patris est imago perfecta, ideo Pater diligit Filium et omnia demonstrat ei. — Igitur hæc communicatio fit quidem a Patre in Filium cum infinito amore, at non ex amore ut effectus e causa procedit. Sed et divina essentia et amor et operatio, omnia in Patre et Filio identificantur.

In hac tamen explicatione non omnes conveniunt. Igitur

1ª sententia. Toletus vult amorem hic exhiberi ut causam, non quod talis sit in se, sed quia Christus loquitur juxta conceptum hominum apud quos communicatio bonorum solet esse effectus amoris.

Rationes. 1) Sensus obvius particulæ et est ideoque. — 2) In tota hac pericopa sermo Christi humanis conceptibus est accommodatus. — 3) Signa rationis ponere in Deo non est de eo falsum dicere. — Unde et hæc explicatio nobis non displicet (cf. comment. ad 3, 13).

2ª sententia. Maldonatus vult agi de amore quo Pater Filium diligit quatenus hominem, ob quem amorem maxima ei dona contulit.

Ratio. Et significat ideo : atqui sic de divinitate Verbi exponi nequit. Ergo restat ut de ejus humanitate exponatur.

Contra est, Patrem Christo homini non demonstrare omnia quæ ipse faciat.

ET MAJORA IIIS DEMONSTRABIT EI OPERA, majora hac paralytici curatione ceterisque prodigiis hactenus patratis. — UT (ἴνα) vos MIREMINI. Utrum ἵνα hic adhibeatur ἐκβατικῶς (de sorte que) an τελικῶς (afin que) dissident interpretes. Prius nobis præplacet admittendum; neque in hoc usus loquendi offenditur: nam aliquando certo ἱνα sumitur ἐκβατικῶς in Scriptura, v. g. Gen. 22, 14: ἕνα εἴπωσι σήμερον; et sæpe sic congruenter exponitur, v. g. Rom. 5, 20; Apoc. 13, 13. — Mox quæ sint hæc majora evolvet.

V. 21. SICUT ENIM PATER SUSCITAT MORTUOS ET VIVIFICAT ....

Tota hæc pericopa v. 21-30 magnam præ se fert difficultatem. Unde

Quæritur 1º de quanam vita et de qua morte hic sermo sit. R. 1º sententia. (SS. Chrysost., Cyrill., Hilar., Thom.; Maldon., Tol., Luc. Brug., Kuinoel etc.) Vita et mors physica.

Rationes. 1) Connexio cum præcedentibus: physicæ paralytici curationi respondet, ut opus magis admiratione dignum, physica mortuorum suscitatio. — 2) V. 25° alluditur ad mortuos a Christo mox suscitandos, Lazarum etc. — 3) V. 28°, nemine fere contradicente, agitur de resurrectione carnis ultimo die perficienda: similitudo autem dictionis in v. 28 et 25 postulat agi de eodem argumento. — 4) Suscitatio mortuorum simul hic venit cum judicio (v. 22. 24. 27. 29). Atqui judicium a Filio Dei olim exercendum illico carnis resurrectionem sequetur. — 5) Hæc mortuorum suscitatio ea erit quam Judæi mirentur. Ergo physica.

2ª sententia. (S. August., Patrizi, Bisping, Beelen, Olshausen, de Wette, Maier.) Vita gratiæ et gloriæ seu supernaturalis; mors peccati.

Rationes. 1) V. 21° Filius quos vult vivificat : ergo non omnes vivificat; atqui resurrectio mortuorum physica erit omnium. (Reponi tamen potest to quos vult referri ad eos quos Christus in priori suo adventu ad vitam revocavit.) — 2) V. 24° vita hæc dicitur vita wterna quam habet quisquis credit in Christum: hæc autem sane est vita supernaturalis. — 3) Item ibidem credens dicitur transiisse (μεταβέβηκεν) de morte, utique peccati, ad vitam, gratiæ profecto. — 4) Ibidem judicium opponitur vitæ; et similiter v. 29°. Ergo non vita physica quam omnes judicandi in novissimo die accipient. - 5) V. 25° dicitur, et nunc est: ergo hic locus non agit de resurrectione ultima sicut v. 28, ubi confusio vitatur per qui in monumentis sunt. — 6) Parallelismus v. 26<sup>i</sup> cum 1, 4, ubi de vita supernaturali. — 7) Item parallelismus v. 241 cum 3, 16-18, ubi, sicut hoc loco, vitee opponitur judicium, seu condemnatio ad mortem æternam, iis reservatum qui in Christum non crediderint. — 8) Hæc vita supernaturalis, licet in se invisibilis, tamen in Ecclesia manifestabit se per effectus mirabiles.

3° sententia. (Hengstenberg) Utraque vita simul intenditur, utraque mors.

Contra est, conceptum vitæ sic intellectæ non esse genericum sed tantum analogum; unde non videri uno vocabulo utroque sensu posse hic venire.

Quæritur 2º quid veniat nomine judicii in præsenti loco.

R. Omnes conveniunt v. 24° et 29° idem valere ac condemnationem.

At de v. 22 et 27 dissentiunt.

Passim ii qui volunt agi de vita *physica* intelligunt judicium *discussionis* omnibus hominibus subeundum (Rom. 14, 10). — Ita etiam S. August.

Rationes. 1) Act. 10, 42: Ipse est qui constitutus est a Deo judex vivorum et mortuorum. — 2) Dictio generalis est, ergo non restringenda. — 3) Ratio addita v. 27°, quia Filius hominis est, optime procedit in hac sententia.

Ii qui exponunt de vita supernaturali volunt judicium ubique hoc loco idem sonare ac condemnationem.

Rationes. 1) Ita certo v. 24° et 29°: ergo et 22° et 27°, si sermo Christi sibi constat. — 2) Eo magis quod v. 22° et 27° etiam τὸ judicium facere opponatur ad vivificare. — 3) Ratio addita etiam valet in hac sententia: nam vitam dat qua Deus est, incredulos condemnat qua homo est; et sic verum est, actionem vivificandi esse Patri Filioque communem, utpote divinam; actionem judicandi non communem utrique, utpote ex parte in Filio humanam. — 4) Usus loquendi S. Joannis passim ita κρίσιν usurpantis.

Conclusio. Ex collatis utrinque argumentis potius admittendum videtur agi hoc loco de *vita supernaturali gratiæ et gloriæ*, deque *morte peccati*; et consequenter de *judicio condemnationis*. Contraria tamen sententia etiam solida probabilitate gaudet. — Jam ad singula.

V. 21. Suscitat et vivificat una actio est duplici conceptu enunciata, altero justificationis negativa, altero positiva. — quos vult, ut ostendatur in communi illa operatione cum Patre omnimoda Filii independentia. — vivificat Filius item a se suscitatos, quod subintelligitur.

V. 22. NEQUE ENIM PATER JUDICAT QUEMQUAM, SED OMNE JUDI-CIUM DEDIT FILIO. Pater et Filius identicum exercent judicium qua Deus sunt, at de hoc judicio hic abstrahitur; sed præterea Filius judicat seu condemnat impios operatione non communi, qua homo est; et de hac agi hoc loco patet ex v. 27. — Hoc judicium exercet Filius in eos quos non vivificat.

V. 23. UT OMNES HONORIFICENT FILIUM. En finis ob quem Pater Christo homini dedit condemnandi impios potestatem, ut ob eam omnes cum timore et reverentia Filio, Homini Deo, debitum honorem exhibeant. — SICUT HONORIFICANT PATREM, en qualis debeat esse honor ille, idem qui Patri redditur. Eam enim esse vim particulæ sicut, καθώς, ex contextu liquet et ex traditione Patrum. — QUI NON HONORIFICAT FILIUM, NON HONORIFICAT PATREM QUI MISIT ILLUM. Contemptus legati missi contemptus censetur mittentis. Vel etiam : qui non honorificat Filium Deum, neque Deum qua hic Pater est, honorificat. Juvat hic aliquot Patrum testimonia adducere.

S. Augustinus (in h. l.): "Sed ne forte Patrem quidem honori-

- fices tamquam majorem, Filium vero tamquam minorem, ut
- " dicas mihi, honorifico Patrem, scio enim quod habeat Filium;
- " et non erro in Patris nomine, non enim Patrem intelligo sine
- "Filio, honorifico tamen et Filium tamquam minorem : corri-
- "git te ipse Filius, et revocat te, dicens: ut omnes honorifi-
- " cent Filium, non inferius, sed sicut honorificant Patrem.
- ~ Qui ergo non honorificat Filium, non honorificat Patrem
- " qui misit illum. Ego, inquis, majorem honorem volo dare
- " Patri, minorem Filio. Ibi tollis honorem Patri, ubi minorem " das Filio."
- S. Cyrill. Alex. (in h. l.): "Nam si omnia est quæcumque
- , Pater, quod ad dignitatem Deo convenientem spectat, quo-
- " modo non decebit iisdem honoribus eum coronari cui nihil ad
- ", identitatem substantiæ deest?"
  - S. Athan. (Expos. fidei. I). " Credimus ... Filium ... veram
- " Patris imaginem, honore et gloria parem : hecc est cnim,
- " inquit, voluntas Patris, ut quemadmodum Patrem hono-
- " rant ita et Filium honorent. "
- S. Hilar. (De Trinit. 9, 23), ad Jo. 5, 23: " Nunquam nisi
- " naturalia exæquantur in honore : neque exæquatus honor
- separat honorandos. Cum sacramento tamen nativitatis po-

- " scitur honoris æqualitas. Quum Filius ita honorandus ut Pa-" ter sit, ... non est extra solius Dei honorem, cujus honor idem
- " atque unus et Dei est."

V. 24. AMEN AMEN DICO VOBIS. Redit formula affirmatoria, quia jam docet quinam sint a se vivificandi. — QUI VERBUM MEUM AUDIT, aure docili, et credit ei qui misit me, eo ipso quod credit mihi, habet vitam æternam, jam in præsenti inchoatam per gratiam, consummatam in spe et jure hereditatis. — et in judicium non venit, οὐκ ἔργεται. Præsens pro præsenti et futuro. — sed transiit, μεταβέβηκε (id enim jam factum simul ac credidit), de morte peccati ad vitam gratiæ.

V. 25. AMEN AMEN DICO VOBIS, QUIA VENIT ( ř) [27,2721) HORA, tempus prædefinitum, et nunc est, seu tempus hoc jam præsens est, Quando mortui secundum animam, morte peccati, audient vocem filli dei eos ad vitam supernaturalem vocantis. Filius omnes quidem tales mortuos vocat, sed non omnes volunt audire vocem vocantis, at Qui audierint, fide divina credendo, vivent vita gratiæ — Duo igitur hic asserit Christus: 1) jam nunc spiritualiter mortuos ad vitam vocari a Filio, et 2) qui audierint vitam accipere ab ipso Filio.

V. 26. SICUT ENIM PATER HABET VITAM IN SEMETIPSO: SIC DEDIT ET FILIO HABERE VITAM IN SEMETIPSO. Hie ratio redditur eur qui audierint vocem Filii vivant, quia scilicet Filius habet vitam in semetipso, id est, sibi ipsi est vivere, vitam non habet ab alio ut a causa, sed per propriam essentiam, et ita in se est omnis vitæ fons et origo: unde eam quibus vult impertiatur. Sed et in ipso Filio qua ratione sit hac vita essentialis, constante sibi in omnibus sermone, addit: quia Pater vitam habet in semetipso, unde necessario genuit Filium qui habeat vitam in semetipso, utpote sibi natura identicum.

V. 27. Ex eo quod Filius habet in se plenitudinem vitæ, subintelligitur in eo potestas vivificandi, eos scilicet qui audierint. Cui potestati per oppositionem respondet potestas judicium facere, id est, condemnandi eos qui non audierint. Cf. 3, 18. Hanc similiter dedit el pater, quia filius hominis est. Filius hominis hic non est idem ac homo in genere, sed nomen proprium quo solet Christus seipsum vocare. Ita certe intellexit Syrus, qui hic ponit A, non A. Sensus: quia Messias est, missus homo a Deo. Nexum autem sic explicat S. Thom.: 1) ut ab omnibus judicandis videatur: judicandi autem impii Deum in forma Dei videre nequeunt, secus forent beati, ergo restat ut videant eum in forma servi. — 2) quia ut homo ab impiis in passione condemnatus fuit. Cf. Matth. 26, 64: A modo videbilis Filium hominis sedentem a dextris virtutis Dei, et cenientem in nubibus cæli. Apoc. 1, 7: Et videbit eum omnis oculus, et qui eum pupugerunt. — 3) ad insinuandam judicis clementiam, juxta Heb. 4, 15.

V. 28. Nolite Mirari Hoc (1) quod vobis de vivificandis credentibus et judicandis impiis dixi, quia (nam) venit hora in qua omnes qui in monumentis sunt, id est, corporaliter mortui, et ipsi audient vocem filh dei eos ad vitam corporalem vocantis. — Hoc igitur loco Christus resurrectionem omnis carnis, a se in hora diei novissimi perficiendam, tamquam pignus quoddam proponit operandæ a se resurrectionis spiritualis analogæ, et condemnationis eidem per contrarium respondentis. — Resurrectio autem carnis, quamvis in se sit opus minus justificatione peccatorum, opus tamen est mirandum magis, quia visibile est. Et sic apparet nexus: Nolite mirari hoc, quia faciam aliud etiam mirabilius.

V. 29. ET PROCEDENT (e sepulchris, ἐππορεύσονται) QUI BONA FECERUNT ex fide et gratia, in resurrectionem vitæ gloriæ cœlestis; qui vero mala egerunt, in resurrectionem judicii, seu damnationis. — Ergo non sola fides sufficit ad salutem, sed opera ratio discretionis erunt.

V. 30. NON POSSUM EGO A MEIPSO FACERE QUIDQUAM... Quod v. 19° de omni sua operatione dixerat, nunc judicandi operationi applicat, dicens: SICUT AUDIO, JUDICO, ET ideo JUDICIUM MEUM JUSTUM EST, QUIA NON QUÆRO...

Duplex hujus loci expositio.

Expositio 12, hæc dici de Christo ut homo est.

Rationes. 1) Quia ut homo exhibetur judicaturus. — 2) Quia

<sup>(1)</sup> S. Chrysost. (in h. 1) vult ita legi: Quia Filius hominis est nolite mirari hoc... At contra est enunciationis constructio.

ut *homo* tantum habet voluntatem suam aliam a voluntate Patris, licet huic plane consonam.

Contra est 2ª, hæc dici de Christo qua Deus est.

Rationes. 1) Secus multa potest facere a seipso. — 2) Similitudo sententiarum v. 19° et 30°. — 3) Licet judicet ut homo, simul tamen ut Deus. — 4) Sic etiam voluntas ejus, voluntas Patris est: simul tamen eam dicit suam, ut a Patre acceptam.

Difficile dictu utra expositio sit præferenda.

sicut audio, in expositione priore, valet : sicut mihi inspiratur a Deo Patre; in altera, divinam Filii generationem connotat, ut v. 19 : viderit.

#### Judæorum incredulitas.

31. Si ego testimonium perhibeo de meipso, testimonium meum non est verum. 52. Alius est, qui testimonium perhibet de me : et scio quia verum est testimonium, quod perhibet de me. 55. Vos misistis ad Joannem : et testimonium perhibuit veritati. 34. Ego autem non ab homine testimonium accipio : sed hac dico ut vos salvi sitis. 55. Ille erat lucerna ardens, et lucens. Vos autem voluistis ad horam exultare in luce ejus. 56. Ego autem habeo testimonium majus Joanne. Opera enim, quæ dedit mihi Pater ut perficiam ea : ipsa opera, quæ ego facio, testimonium perhibent de me, quia Pater misit me : 57. Et qui misit me Pater, ipse testimonium perhibuit de me : neque vocem ejus unquam audistis, neque speciem ejus vidistis. 58. Et verbum ejus non habetis in vobis manens : quia quem misit ille, huic vos non creditis. 39. Scrutamini Scripturas, quia vos putatis in ipsis vitam æternam habere : et illæ sunt, quæ testimonium perhibent de me. 40. Et non vultis venire ad me, ut vitam habeatis, 41. Claritatem ab hominibus non accipio. 42. Sed cognovi vos, quia dilectionem Dei non habetis in vobis. 45. Ego veni in nomine Patris mei, et non accipitis me : si alius venerit in nomine suo, illum accipietis. 44. Quomodo vos potestis credere, qui gloriam ab invicem accipitis, et gloriam, quæ a solo Deo est, non quæritis? 45. Nolite putare quia ego accusaturus sim vos apud Patrem : est qui accusat vos Moyses, in quo vos speratis. 46. Si enim crederetis Moysi, crederetis forsitan et mihi: de me enim ille scripsit. 47. Si autem illius literis non creditis: quomodo verbis meis credetis?

V. 31. SI EGO TESTIMONIUM PERHIBEO DE MEIPSO, TESTIMONIUM MEUM NON EST VERUM. Concessionis figura est. Hactenus hæc omnia de sua cum Patre identica operatione, vivificandi et judicandi potestate, Christus asseruerat; Judæos vero conspiciebat incredulos testimonio quod ipse de se proferebat: ideo hoc respondit tacitæ objectioni. Esto, mihi de meipso testanti fidem ne habetote.

V. 32. ALIUS EST, quis, nondum dicit, QUI TESTIMONIUM PERHIBET DE ME, ET SCIO QUIA VERUM EST.... Confidenter ad hoc testimonium appellat.

V. 33. vos misistis ad joannem... Ad abundantiam juris et per præteritionis figuram testimonium de se a Joanne Baptista latum allegat, id verum fuisse affirmat; hoc tamen testimonio nunc niti non vult, sed pergit:

V. 34. EGO AUTEM NON AB HOMINE TESTIMONIUM ACCIPIO, adeoque neque ab ipso Joanne, qui homo tantum est. — SED HÆC DICO UT VOS SALVI SITIS, ut vel ob hoc Joannis testimonium in me credatis, si testimonium Dei non capitis; vel ut per testimonium Joannis præparemini ad testimonium Dei Patris recipiendum.

V. 35. ILLE ERAT LUCERNA ARDENS ET LUCENS, δ λύχνος. Non lux (1, 8), sed lucerna excellens (cf. Matth. 5, 15), lumen veritatis de Messia spargens et ejus adventui prælucens. — vos autem voluistis ad horam, per breve tempus, exsultare, gloriari, inconsiderato gaudio moveri, in luce ejus, seu in prædicatione ejus. — Sed hæc eorum admiratio brevis fuit, nam postea Joannem persecuti sunt. Cf. Luc. 7, 30. 33; Matth. 17, 12.

Christus videtur dixisse, erat,  $\tilde{\tau}_i \nu$ , quia tunc Joannes jam neci traditus fuerat.

Ad h. l. cf. Eccli. 50, 6-10, de Simone Oniæ filio.

V. 36. EGO AUTEM HABEO TESTIMONIUM MAJUS JOANNE, id est, testimonio Joannis. Hoc testimonium ipsius Patris est, perhibentis Jesum a se Deo missum, et loquentis, non voce tantum,

sed operibus, miraculis, quæ Filio dedit patranda. — Cf. 10, 37. 38, locum omnino huic parallelum.

V. 37. ET QUI MISIT ME PATER, IPSE TESTIMONIUM PERHIBUIT DE ME, non solum dando mihi ut perficerem hæc opera, seu mediate; sed etiam per se, seu immediate. Estque hæc conceptuum gradatio, et instantior incredulorum auditorum convictio. — Quale sit immediatum istud testimonium disputatur. Alii volunt esse testimonium Patris in baptismo Christi; sed obstat: neque vocem ejus unquam audistis. — Alii, ipsa opera quatenus sunt vox quædam Patris loquentis, unde neque, statim sequens, valeret quamvis non. — Alii, testimonium Dei in Scriptura per vaticinia de Filio suo. Hoc probabilius, utpote contextui magis consonum. Cf. v. 38. 39.

NEQUE VOCEM EJUS UNQUAM AUDISTIS, NEQUE SPECIEM EJUS VIDISTIS...

V. 38. ET VERBUM EJUS NON HABETIS IN VOBIS MANENS.

Locus difficilis: unde multiplex expositio.

Expositio 1º (Patr., Maier). Increpatio est Judæis: Pater testatus est de me in Scripturis, sed vos vocem ejus per Scripturas loquentis nunquam audistis, neque personam testantis agnovistis, nec verbum ejus præcordiis manens habetis, et hoc quia quem misit ille huic vos non creditis. — Duriusculum tamen est sic explicare vocem non audistis, neque speciem vidistis.

Expositio 2<sup>n</sup> (Luc. Brug.). Concessio est: Pater testatus est de me: fateor vos vocem ejus non audivisse, neque speciem vidisse; sed verbum Dei non habetis in vobis..., unde testimonium illud non percipitis. — Contorta est.

*Expositio*  $3^{\circ}$  (Hengst.). Quia Messiam non recipitis, exclusi estis a communicatione cum Deo patre vestro. — Non est improbabilis.

Expositio 4. (Tol., cui adhæret Beelen). Totus hic locus explicandus ex Deut. 18, 15-19, ubi exponitur pactum Dominum inter et populum: hunc non amplius auditurum vocem Domini, nec visurum manifestationem ejus per fulgur et ignem, sed Dominum eis missurum Prophetam, in cujus ore ponat verbum suum, quod qui non susceperit, vindictam Dei experturum. Atqui Dominus pactum suum servavit; ipsi non servarunt, quia Prophetæ

misso a Domino non crediderunt. — Hæc expositio 1) habet pro se parallelismum cum Vetere Testamento; — 2) textus hujus loci facilius connectit; — 3) consonat v. 45°. 46°. — Est et ipsa probabilis, quamvis forte non satis obvia.

V. 39. SCRUTAMINI SCRIPTURAS, QUIA VOS PUTATIS... — SCRUTA-MINI, ἐρευνᾶτε, forma est grammaticalis ambigua. Unde

Quæritur utrum in mente S. Joannis sit imperativus an indicativus.

R. 1<sup>a</sup> sententia (Chrys., Athan., Basil., Euthym. — Hengst., Brug...). Imperativus.

\*\*Rationes. 1) Ita versio syriaca Peschito et Cureton, ubi • ...
- 2) Textus ad quem Christus videtur alludere, Is. 34, 16. —
3) Similis locutio 7, 52.

2ª sententia (Cyrill. Alex., Tol., Olshaus., Beelen, Maier, Tholuck, de Wette...). Indicativus.

Rationes. 1) Nihil hic exhortationem a Jesu fieri indicat. — 2) Omnia cetera verba in hac pericopa in indicativo sunt. — 3) Melius consonat ratiocinio Christi; "Scrutamini Scripturas; illæ de me testantur, et tamen non vultis venire ad me..." Hæc sententia præferenda.

PUTATIS, et quidem merito, in ipsis vitam æternam habere, id est, doctrinam quæ vobis vitam æternam ostendat, et illæ sunt quæ testimonium perhibent de me, tamquam de fonte istius vitæ æternæ, de Messia. — Hilgenfeld exponit hæc verba quasi continerent increpationem Judæorum, quod adhuc in Veteris Testamenti oraculis vitam æternam sibi quærerent. Non recte: nam Veteris Testamenti oracula etiam sub nova æconomia ad vitam æternam ducunt, dummodo non intelligantur pravo sensu, perfectiorem æconomiam excludente. Pravus quidem iste sensus mentibus Judæorum insidebat; sed poterat Christus ab eo præscindere.

V. 40. ET NON VULTIS VENIRE AD ME UT VITAM HABEATIS. Particula ET idem valet ac et tamen. Judæorum malitiam vel certe vincibilem ignorantiam in luce ponit. — VENIRE AD ME: credere in me ut in Messiam.

V. 41. CLARITATEM AB HOMINIBUS NON ACCIPIO. Quasi parenthesis est hæc sententia: Nolite putare me hæc vobis expro-

brare, quia quæro a vobis gloriam obtinere. — Est hæc responsio tacitæ objectioni.

V. 42. SED COGNOVI VOS, QUIA DILECTIONEM DEI NON HABETIS IN VOBIS. Parenthesi clausa, pergit Dominus eis incredulitatem eorum exprobrare. Novi, ait, vestram incredulitatem non venire ex obscuritate Scripturarum de me testantium, sed ex eo quod Dei dilectionem non habetis in vobis, et sic ea quæ Dei sunt non capitis, Messiæ regnum terrenum fore æstimantes.

V. 43. EGO VENI IN NOMINE PATRIS MEI, operibus missionem meam manifestans et vaticinia messianica in me adimplens, et non accipitis me, ut Dei legatum et Filium. — si alius, pseudochristus, venerit in nomine suo, nullum exhibens divinæ missionis argumentum, nisi proprium assertum, illum accipietis. Prædicit hic Christus id quod ante excidium Jerusalem eventu completum est. Multi tunc pseudochristi surrexerunt; præcipuus erat Barchochebas. Cf. Matth. 24, 24.

V. 44. QUOMODO VOS POTESTIS CREDERE? id est, insuperabilem fidei divinæ obicem ponitis, QUI GLORIAM AB INVICEM ACCIPITIS (hypocrisim intendit pharisæorum, de qua sæpe alias, qua omnia opera in specie bona facerent ut ab hominibus gloriam acciperent): ET GLORIAM QUÆ A SOLO DEO EST, qua Deus vere humiles exaltat laude bono operi debita, NON QUÆRITIS? — Gravissimum sane documentum: longe esse a fide qui seipsos et laudes humanas quærant; proximos vero, qui in humilitate Deo soli placere velint! Hinc incredulus si velit credere, ante omnia oret et se Deo subjiciat.

V. 45. NOLITE PUTARE QUIA EGO ACCUSATURUS SIM VOS... Sensus est: Non est opus ut ego vos accusem apud Deum Patrem meum: nam adest jam alius qui vos accuset: EST QUI ACCUSAT VOS MOYSES, IN QUO VOS SPERATIS tamquam in mediatore vestro ad Deum. Et quare accusabit vos? Quia ei non creditis. Et probo vos ei non credere.

V. 46. SI ENIM CREDERETIS MOYSI, CREDERETIS FORSITAN ET MIIII, id est, juxta gracum : ἐπιστεύετε αν ἐμοί, utique, sane crederetis mihi. Et iterum quare? de me enim ille scripsit : nempe celebre et apud Judæos notissimum suum vaticinium de Propheta, Deut. 18, 18: Prophetam suscitabo eis de medio fra-

trum suorum similem tui : et ponam verba mea in ore ejus, loqueturque ad eos omnia quæ præcepero illi. Cf. de eodem dicta supra, ad 4, 25 et 1, 21. Simul forte intendebat Jesus omnia messianica loca Pentateuchi.

V. 47. SI AUTEM ILLIUS LITERIS NON CREDITIS, id est, si tanto doctori vestro vaticinia de me scribenti fidem non habetis vos. QUOMODO, quanto minus, verbis meis credetis? Id est, quomodo fidem habere poteritis mihi, quem Moysi longe postponitis, et qui nonnisi verbis vos doceo? Hac, quasi hominis de bono responso desperantis, interrogatione sermo Christi apte concluditur.

#### APPENDIX.

### Paraphrasis exegetica Jo. V, 16-47.

Judæi persequebantur Jesum, quia hæc (sanationem paralytici) faciebat die sabbato. Jesus autem respondit : Pater meus (Deus) usque modo sine intermissione operatur (creando, conservando, gubernando), et non minore jure ego quoque operor (opera divina quibus sabbatum minime violatur). Propterea ergo magis etiam quærebant Judæi eum interficere, quia non solum violaret sabbatum, sed et Patrem suum diceret esse Deum, æqualem porro se faciens Deo. Respondit itaque eis Jesus : Vere dico vobis : (Nolite mihi crimini vertere quæ operatus sum : nam) non potest Filius facere aliquid a seipso, virtute ab alio incommunicata, nisi quod viderit Patrem facientem (quum sit ei identica cum Patre divinitatis operatio, sibi a Patre cum divina essentia communicata); et, e converso, quæcumque Pater fecerit ea et Filius (qua Deus) similiter facit. Pater enim diligit Filium, et (cum infinito illo amore) demonstrat ei quæ ipse facit (opera sua ei communicat), et majora his demonstrabit ei opera, adeo ut vos miremini.

Sicut enim Pater suscitat spiritualiter mortuos eisque vitam animæ præbet : sic et Filus eos quos vult vita animæ donat. Neque enim Pater quemquam hominum condemnat (qua Pater est), sed omnem condemnationem pronunciandam dedit Filio (qua hic homo est), idque eo fine ut omnes honorem præstent Filio qualem præstant Patri. (Ceterum) qui non honorat Filium, neque Patrem honorat qui misit illum (qui ideo ut sibi ipsi illatam habet quamvis injuriam Filio illatam). Vere dico vobis: qui verbum meum audit et credit ei qui misit me, habet (jam nunc inchoatam et spe certa consummandam) vitam æternam, et in condemnationem non venit; sed transiit a morte ad vitam animæ. Vere dico vobis : venit hora œconomiæ messianicæ, et nunc jam adest, quando mortui morte peccati audient vocem Filii Dei, et qui docili aure audierint, vivent. Sicut enim Pater habet vitam in semetipso, a nemine in se causatam, sic dedit et Filio habere vitam in semetipso adeoque incausatam ab alio (unde sit vitæ fons inexhaustus pro libitu vitam influens); et potestatem dedit ei condemnandi (eos qui non audierint), quia Filius hominis est (ut scilicet humanæ ejus naturæ hoc privilegium proprium fiat).

Nolite mirari hæc quæ modo dixi de mea potestate spiritualiter mortuos vita donandi et incredulos condemnandi (faciam
enim aliud quod vobis mirabilius etiam videbitur). Nam veniet
hora ultimi judicii, quando omnes qui in sepulchris sunt audient
vocem Filii Dei eos ad vitam corporalem revocantis, et procedent qui bona fecerint, in resurrectionem vitæ æternæ; qui vero
mala egerint, in resurrectionem æternæ condemnationis. (Sed
neque in illa condemnandi potestate exercenda ego a meipso
agam. Nam, uti supra dixi), non possum ego a meipso facere
quidquam. Sicut audio a Patre, sic condemno incredulos, et
condemnationis hoc meum judicium necessario justum est, quia
in eo pronunciando non quæro voluntatem meam (quam possit
quis aliam a voluntate Patris cogitare), sed voluntatem ejus qui
misit me (quæ essentialiter vult id quod justum est).

Si ego (in omnibus quæ vobis de mea divinitate dixi) testimonium perhibeo de meipso, esto! mihi de me testanti fidem ne habetote. Alius est qui testimonium perhibet de me : et scio verum esse testimonium quod perhibet de me (utpote testimonium divinum). Vos olim misistis ad Joannem Baptistam, ut testaretur de me, et (proclamando divinam meam missionem) testimonium perhibuit veritati. Ego quidem testimonio nullo humano niti indigeo: commemoro tamen testimonium Joannis, ut vos illi credentes salvi sitis (scio enim vos Joannem magni facere). Ille erat lucerna ardens et lucens (spiritu prophetico et splendore virtutum), et placuit vobis ad breve tempus exsultare in luce quam circa se diffundebat, credendo scilicet prædicationi ejus. Ego autem habeo pro me testimonium præstantius testimonio Joannis (divinum scilicet per miracula mea exhibitum). Opera enim quæ dedit mihi Pater perficienda, illa (utpote uni divinæ virtuti debita) testantur Patrem misisse me. (Et non solum mediate per illa opera de me testatur Pater); sed et immediate per se Pater, qui misit me, testimonium perhibuit de me. Vos autem per culpam vestram ab omni cum eo communicatione exclusi estis : neque vocem ejus unquam audistis, neque faciem ejus vidistis, et verbum ejus propheticum non habetis manens in mentibus et præcordiis vestris, quia ei quem misit ille non creditis. Scripturarum sensum soletis scrutari, quia vos (et quidem merito) putatis in iis habere doctrinam per quam vitam æternam consequamini. Atqui illæ sunt quæ testantur de me (vocem Patris de me exhibentes); et nihilominus, vobismetipsis contradicentes, non vultis venire ad me (per Scripturas vobis indicatum) ut vitam a me habeatis.

Hæc omnia non dico quasi velim ab hominibus gloriam accipere. Ea non egeo. Sed cognovi vos dilectionem Dei non habere in vobis. Ego veni in nomine Patris mei (me ab ipso missum dicens et probans), et non accipitis me ut Messiam vestrum : si alius quispiam venerit in nomine suo (nullum divinæ auctoritatis præ se ferens argumentum), illum accipietis. At quomodo vos potestis credere fide divina, qui superbia inflati gloriam ab invicem accipitis (omnia vestra facientes ex vana ostentatione), et gloriam bonæ actionis, quæ a solo Deo est (et humilitate nixa est), non quæritis? Nolite putare me fore vestrum apud Deum Patrem accusatorem (opus non erit ut ego id munus agam) : est qui accuset vos ipse Moyses in quo vos ut in mediatore speratis. Accusabit vos incredulitatis in sua ipsius oracula. Si enim crederetis Moysi, crederetis utique et mihi, de me enim ille scripsit. Si autem nunc illi, scribenti de me vaticinia, non creditis, quomodo mihi, loquenti dumtaxat, credetis?

### SCHOLION DOGMATICUM.

Quanti faciendum sit hoc caput V in tractatu de incarnatione, jam in decursu commentarii notari potuit. Hic breviter resumamus.

- A) Christi veri nominis divinitas ex v. 17-19 et 21-26 apte demonstratur: ibi enim primum se æqualem Deo Summo insinuat (17), deinde Judæis ob id quærentibus ipsum occidere, idipsum confirmat, asserendo de se: 1) identicam cum Deo operationem a Patre sibi communicatam (19): 2) summam in ordine supernaturali, adeoque divino, vitæ et mortis potestatem; 3) eamque sibi competentem eo quod habeat vitam in semetipso.
- B) Hinc patet quam inepte ariani ex v. 19 deducerent Filium Patre esse minorem, quum ex identica operatione identicam naturam arguere debuissent.
- N. B. Non raro ad divinitatem Filii demonstrandam affertur v. 23, ita ut ex æquali honore Filio competente æqualis natura argui oporteat. Et ita Patres contra arianos arguere solent. Quum tamen ibi talis Filio honor vindicetur qualis debetur legato Patris; hoc argumentum, quamquam in se optimum, minus facile contra pertinacem adversarium urgeri posset.

# CAPUT VI.

Argumentum. Jesus, relicta Judæa, Galilæam repetit et cum discipulis navigat ad ripam orientalem maris Tiberiadis, multa eum ibi turba comitante (1-4). — quam multiplicatis panibus piscibusque prodigiose pascit (5-15). — Discipuli vespere navigant Capharnaum versus, ad quos, urgente tempestate, venit Jesus ambulans super aquas (16-21). — Multi ex eadem turba et ipsi Capharnaum veniunt ad Jesum (22-25). — Cum quibus prolixo sermone disserit de pane cœlesti, qualis sit et qua prævia dispositione accipiendus (26-60). — Discipulos ne ex verbis suis capiant scandalum admonet, quorum tamen multi eum increduli derelinquunt (61-67). — Tandem, protestante Petro fidem apostolorum, Jesus proditionem Judæ insinuat (68-72).

#### Iter Jesu in Galilæam.

- 4. Post hæc abiit Jesus trans mare Galilææ, quod est Tiberiadis: 2. Et sequebatur eum multitudo magna, quia videbant signa, quæ faciebat super his, qui infirmabantur. 3. Subiit ergo in montem Jesus: et ibi sedebat cum discipulis suis. 4. Erat autem proximum Pascha, dies festus Judæorum.
- V. 1. POST HÆC, uno ferme anno post narrata capite V. Cf. 5, 1 et 6, 4. Quandonam Judæam reliquerit ignoratur. QUOD EST TIBERIADIS. Hoc additur propter lectores asiaticos. Idem mare vocabatur etiam stagnum Genesareth, ut quæ regio ripam ipsius occidentalem occupabat. Cf. Luc. 5, 1. Ex hac parte occidentali erat Capharnaum, ac proinde trans mare tunc abiit Jesus versus ripam orientalem. Cf. v. 17.
- V. 2. ET SEQUEBATUR EUM, pedestri itinere secundum ripam stagni (Matth. 14, 13).

Quæ hic usque ad v. 14 narrantur, etiam habent tres evangelistæ synoptici: Matth. 14, 13 sq.; Marc. 6, 32 sq.; Luc. 9, 10 sq.

Joannes tamen idipsum commemorat, quia inde occasio sermonis Jesu de pane vitæ sumpta est.

V. 4. ERAT AUTEM PROXIMUM PASCHA, unde forte explicanda tanta multitudo ibi tunc congregata, euntium nempe Jerosolymam. — Juxta Matth. 14, 13, paulo ante Joannes Baptista necatus fuerat: quod quum audisset Jesus secessit... in (hunc) locum desertum, ne incideret in manus pharisæorum se quærentium. Ita Luc. 9, 7-10. Intervallum tamen sat notabile insinuant Marcus et Lucas.

#### Multiplicatio panum.

5. Cum sublevasset ergo oculos Jesus, et vidisset quia multitudo maxima venit ad eum, dixit ad Philippum: Unde ememus panes, ut manducent hi? 6. Hoc autem dicebat tentans eum : ipse enim sciebat quid esset facturus. 7. Respondit ei Philippus: Ducentorum denariorum panes non sufficiunt eis, ut unusquisque modicum quid accipiat. 8. Dicit ei unus ex discipulis ejus, Andreas frater Simonis Petri: 9. Est puer unus hic, qui habet quinque panes hordeaceos, et duos pisces : sed hæc quid sunt inter tantos? 10. Dixit ergo Jesus : Facite homines discumbere. Erat autem fænum multum in loco. Discubuerunt ergo viri, numero quasi quinque millia. 11. Accepit ergo Jesus panes : et cum gratias egisset, distribuit discumbentibus : similiter et ex piscibus quantum volebant. 12. Ut autem impleti sunt, dixit discipulis suis : Colligite qua superaverunt fragmenta, ne pereant. 15. Collegerunt ergo, et impleverunt duodecim cophinos fragmentorum ex quinque panibus hordeaceis, quæ superfuerunt his, qui manducaverant. 14. Illi ergo homines cum vidissent quod Jesus fecerat signum, dicebant : Quia hic est vere propheta, qui venturus est in mundum. 15. Jesus ergo cum cognovisset quia venturi essent ut raperent eum, et facerent eum regem, fugit iterum in montem ipse solus.

Egregie ad scopum evangelistæ faciebat sermo Christi quo se ut panem vitæ sacramentaliter edendum proponeret (cf. 20, 31). Omnia ergo hujus sermonis adjuncta sedulo notat, neque omittit minutatim describere res gestas quæ eidem sermoni præambulæ fuerunt.

- V. 5. Tentat fidem Philippi, consilium petere minime indigens (v. 6).
  - V. 7. DUCENTORUM DENARIORUM, fere 150 francorum.
- V. 9. PUER UNUS, παιδάριον έν. INTER TANTOS, εἰς τοσούτους, id est, inter tot.
- V. 10. DISCUBUERUNT ERGO per centenos et quinquagenos (Marc. 6, 40) VIRI, exceptis mulieribus et parvulis, ut Matth. 14, 21.
- V. 11. ET QUUM GRATIAS EGISSET Deo Patri, oratione fusa super cibos, ut Judæis moris erat, distribuit discumbentibus per manus discipulorum, juxta Matth. 14, 19. Græcus receptus et multi codices habent: διέδωχεν τοῖς μαθηταῖς, οἱ δὲ μαθηταὶ τοῖς ἀναχειμένοις. Tamen lectio Vulgatæ est probabilior.
- V. 14. ... QUOD JESUS FECERAT SIGNUM, ὁ ἐποίησε σημεῖον. DICEBANT: QUIA HIC EST VERE PROPHETA QUI VENTURUS EST IN MUNDUM. Græce ὁ προφήτης, ille de quo Deut. 18, 18, quem homines isti non alium putant ac Messiam: nam ille ipsis est ὁ ἐργόμενος εἰς τὸν κόσμον, qui dicendi modus Messiam sonabat (plerumque saltem); et præcipue: volunt eum regem facere.
- V. 15. QUUM COGNOVISSET, divina scientia consilium corum penetrando. RAPERENT EUM in temerario studii popularis fervore. FUGIT, postquam tamen turbam dimiserat, ut Matth. 14, 23.

## Jesus super aquas ambulans.

16. Ut autem sero factum est, descenderunt discipuli ejus ad mare. 17. Et cum ascendissent navim, venerunt trans mare in Capharnaum: et tenebræ jam factæ erant: et non venerat ad eos Jesus. 18. Mare autem, vento magno flante, exsurgebat. 19. Cum remigassent ergo quasi stadia viginti quinque aut triginta, vident Jesum ambulantem supra mare, et proximum navi fieri, et timuerunt. 20. Ille autem dicit eis: Ego sum, nolite timere. 21. Voluerunt ergo accipere eum in navim: et statim navis fuit ad terram, in quam ibant.

- V. 16. UT AUTEM SERO FACTUM EST, mox post miraculum quod factum fuerat, die jam declinante, descenderunt discipuli ad mare, cogente eos ad id Magistro antequam dimitteret turbas (Matth. 14, 22). Jusserat scilicet eos conscendere naviculam et præcedere se trans fretum. Hinc explicatur
- V. 17. ET QUUM ASCENDISSENT NAVIM, VENERUNT TRANS MARE IN CAPHARNAUM: ET TENEBRÆ JAM FACTÆ ERANT: ET NON VENERAT AD EOS JESUS. Forte navigabant lente secundum litus, sperantes Jesum mox adfuturum.
- V. 19. STADIA VIGINTI QUINQUE, paulo minus quam leucam belgicam (1), AUT TRIGINTA. Evangelista quamvis inspiratus loquitur hic humano modo (2). AMBULANTEM SUPER MARE, de quo miraculo fusius apud Marc. 6 et Matth. 14. Erat tunc quarta vigilia noctis, inter horas tertiam et quartam mane.
- V. 21. VOLUERUNT ERGO ACCIPERE EUM, quod et fecerunt (Matth. 14, 32); et tunc cessavit ventus (Matth.), et ideo statim navis fuit ad terram. Non necessario prodigium in celeri illo gressu naviculæ est supponendum.

### Conventus in synagoga Capharnaum.

- 22. Altera die, turba, quæ stabat trans mare, vidit quia navicula alia non erat ibi nisi una, et quia non introisset cum discipulis suis Jesus in navim, sed soli discipuli ejus abiissent. 25. Aliæ vero supervenerunt naves a Tiberiade juxta locum ubi manducaverant panem, gratias agente Domino. 24. Cum ergo vidisset turba quia Jesus non esset ibi, neque discipuli ejus, ascenderunt in naviculas, et venerunt Capharnaum quærentes Jesum. 25. Et cum invenissent eum trans mare, dixerunt ei: Rabbi, quando huc venisti?
- V. 22. ALTERA DIE ab ea qua panes Jesus distribuerat, TURBA QUE STABAT TRANS MARE, relate ad Jesum, id est, eo in loco ubi

<sup>(1)</sup> Stadium habebat 625 pedes, id est, 184<sup>m</sup>, 84. Vide Annuaire de l'obscrvatoire de Bruxelles. 1878, p. 116.

<sup>(2)</sup> Ex similibus dicendi modis merito impugnatur opinio de inspiratione verbali.

panes manducaverant, — VIDIT, ιδών, quum vidisset, pridie scilicet, QUIA ... IN NAVIM, subaudi : existimarunt Jesum mare nondum trajecisse, et quæsierunt eum ibi, nec tamen invenerunt, unde rursus litus repetierunt.

V. 23. 24. ALLE SUPERVENERUNT: postridie igitur has navicu-LAS ASCENDERUNT ET VENERUNT CAPHARNAUM, ut quæ esset habitatio Jesu consueta, et quo discipuli ipsi abiissent. Invenerunt autem eum in synagoga (v. 60).

V. 25. RABBI QUANDO HUC VENISTI? Hodie an heri? Merito mirantur, utpote miraculum ambulationis super aquas ignorantes. Simul intendunt sermonem cum Jesu instituere. — Jesus quæstioni non respondet, sed ex miraculo patrato occasionem sumit docendi eos panem cœlestem, sacramentum corporis et sanguinis sui.

## Sermonis eucharistici pars prior.

26. Respondit eis Jesus, et dixit: Amen, amen dico vobis, quæritis me non quia vidistis signa, sed quia manducastis ex panibus, et saturati estis. 27. Operamini non cibum, qui perit, sed qui permanet in vitam æternam, quem Filius hominis dabit vobis. Hunc enim Pater signavit Deus. 28. Dixerunt ergo ad eum: Quid faciemus ut operemur opera Dei? 29. Respondit Jesus, et dixit eis: Hoc est opus Dei, ut credatis in eum quem misit ille, 30. Dixerunt ergo ei : Quod ergo tu facis signum ut videamus, et credamus tibi? quid operaris? 31. Patres nostri manducaverunt manna in deserto, sicut scriptum est : Panem de cœlo dedit eis manducare. 32. Dixit ergo eis Jesus : Amen, amen dico vobis : Non Moyses dedit vobis panem de cœlo, sed Pater meus dat vobis panem de cœlo verum. 33. Panis enim Dei est, qui de cœlo descendit, et dat vitam mundo. 34. Dixerunt ergo ad eum : Domine, semper da nobis panem hunc. 35. Dixit autem eis Jesus : Ego sum panis vitæ: qui venit ad me, non esuriet: et qui credit in me, non sitiet unquam, 56. Sed dixi vobis quia et vidistis me, et non creditis. 37. Omne, quod dat mihi Pater, ad me veniet : et cum, qui venit ad me, non ejiciam foras : 38. Quia descendi de cœlo, non ut faciam voluntatem meam, sed voluntatem ejus, qui misit me.

39. Hæc est autem voluntas ejus, qui misit me, Patris : ut omne, quod dedit mihi, non perdam ex eo, sed resuscitem illud in novissimo die. 40. Hæc est autem voluntas Patris mei, qui misit me : ut omnis, qui videt Filium, et credit in eum, habeat vitam æternam, et ego resuscitabo eum in novissimo die. 41. Murmurabant ergo Judæi de illo, quia dixisset : Ego sum panis vivus, qui de cælo descendi. 42. Et dicebant : Nonne hic est Jesus filius Joseph, cujus nos novimus patrem, et matrem? Quomodo ergo dicit hic: Quia de cœlo descendi? 43. Respondit ergo Jesus, et dixit eis : Nolite murmurare in invicem: 44. Nemo potest venire ad me, nisi Pater, qui misit me, traxerit eum : et ego resuscitabo eum in novissimo die. 45. Est scriptum in prophetis: Et erunt omnes docibiles Dei. Omnis, qui audivit a Patre, et didicit, venit ad me. 46. Non quia Patrem vidit quisquam, nisi is, qui est a Deo, hic vidit Patrem. 47. Amen, amen dico vobis : qui credit in me, habet vitam æternam.

V. 26. AMEN AMEN DICO VOBIS. Formulam solemnem adhibet, ut de re magna acturus. ... Non quia vidistis signa, et quia, propter hæc, in me ut in Messiam, regem spiritualem vestrum, creditis, ideo mihi ut tali obsequi vultis, sed quia manducastis ex panibus et beneficia temporalia similia etiam in posterum a me speratis. Hinc patet quam rudes essent horum hominum mentes: quamvis plurium miraculorum testes, et panibus prodigiose pasti, nihil in Jesu nisi hominem sibi utilem, nihil in miraculis nisi commodum suum temporale vident et quærunt. Hinc in antecessum sumamus criterium ad interpretandas eorumdem interpellationes sub sermone Jesu.

N. B. In multis conveniunt isti homines cum Samaritana, inde est utriusque sermonis similis processus; et quum uterque sermo ab eodem evangelista narretur, alter alteri lucem afferat oportet (1). Interim tamen non omnes Jesu auditores plebeios fuisse et rudes homines, apparet ex versiculis 41 et 53,

<sup>(1)</sup> De hoc Christi sermone docte disseruerunt Card. Wiseman, apud Migne: Démonstrations érangéliques. 15; et P. Patrizi, in opusculo: De Christo pane vitæ,

ubi murmurantes et inter se litigantes interveniunt *Judæi*, doctores scilicet synagogæ, ad sectam præcipue pharisæorum pertinentes. Quæ omnia probe sunt suis locis discernenda, ut Christi sermonum nexus et genuinus sensus intelligantur.

V. 27. OPERAMINI NON CIBUM QUI PERIT, qualis est omnis cibus corporalis, sed qui permanet in vitam æternam, quem filius hominis dabit vobis. Statim Christus, occasione accepta a miraculo panum, ad cibum supernaturalem divertit sermonem. — Optimum eloquentiæ sacræ artificium, ut ex sensibilibus per similitudinem ad spiritualia populorum mentes erigamus.

Hic versiculus exordium est sermonis, et momentosus valde.

Quæritur 1º de sensu grammaticali vou operari cibum.

R. 1° sententia vult ipsum cibum exhiberi ut terminum operationis: unde operari cibum sit facere cibum. Ita P. Patrizi: tenet enim cibum qui permanet esse fidem,

Rationes. 1) V. 26° reprehenderat Jesus Galilæos quod cibum pluris facerent quam fidem. — 2) V. 29° Christus ipse hoc opus declarat esse fidem. (Idem fere tenet Wiseman, cui operari cibum est credere doctrinam.)

2ª sententia, communis Patrum et interpretum. Cibum non esse terminum operationis, seu ipsum opus, sed finem seu operis mercedem. Unde operari cibum esse, laborare ad acquirendum cibum.

Rationes. 1) Usus loquendi. Ita Prov. 21, 6 habetur hebraice: Τίζκ τος quod ad literam vertit Theodotion: ἐργαζόμενος βησαυροῦς. Item in N. T. Phil. 2, 12: σωτηρίαν κατεργάζεσθε. — Item in græcitate classica, Herodot. 1, 24: ἐργασάμενος χρήματα μεγάλα. — 2) Ipsa comparatio a Christo instituta: sicut enim pridie panes non ipsi fecerant, ita nec cibum spiritualem sibi ipsi efficere debebant. — 3) Cibum illum, ait Jesus, Filius hominis dabit cobis. Ergo non est ipsum opus, sed merces operis. — 4) Juxta doctrinam catholicam, homo cibum supernaturalem animæ non ipse facit, sed a Deo accipit: hominis tantum est se cum gratia ad eum disponere et gratiæ cooperari.

Hæc sententia omnino tenenda est. Igitur operamini cibum significat: date operam ut adipiscamini cibum....

Quæritur 2° qualem intendat hic Christus cibum qui permanet.

R. 1<sup>a</sup> sententia. Suam doctrinam creditam ut divinam. Ita Wiseman.

Rationes. 1) Usus loquendi S. Scripturæ. Ita Is. 55, 1-3; Deut. 8, 3; Jer. 15, 16; Am. 8, 11; Prov. 9, 5; Eccli 15, 3; 24, 29. — 2) Unde non incongrue Christus se cum sua doctrina identificans dicere potuit (v. 35): Ego sum panis vitæ... — 3) Et ex hoc usu loquendi optime potuerunt auditores verba Christi v. 35 intelligere de fide.

Contra est: a) nimis duram et populo plane imperviam videri metonymiam illam qua Christus v. 35° diceret: Ego sum panis vitæ pro, Mea doctrina est panis vitæ. — b) Hunc cibum, doctrinam suam, Christus eis jam dederat; atqui dicit: dabit. — c) Pater dat panem hunc; atqui doctrinam suam dabat solus Filius. — d) Juxta dicta in quæstionem  $1^{am}$ , debent credere ut acquirant cibum. Ergo diceret Christus: — Credite doctrinam meam ut obtineatis doctrinam meam. — Mirum!

2ª sententia. Fidem in Jesum ut in Messiam et Deum. Ita P. Patrizi.

Rationes vide supra ad quæstionem 1<sup>am</sup>, et quod eis opponitur. — Præterea

contra est: a) In hac hypothesi, Ego sum panis vila (v. 35) sonaret: Ego sum fides in me, quod satis durum videtur. — b) Christus hoc loco diceret: "Credite in me ut acquiratis fidem in me, quam ego dabo vobis. "Quod est confortum satis."

3° sententia. Ipsam Christi personam quatenus propter fidem animæ uniendam, realiter quidem (Jo. 15, 4, 5), at non sacramentaliter. Ita protestantes plerique; ita Klee, Calmet..; ita et S. August., ut videtur.

**Rationes.** 1) Sermo Christi duplici constat parte; at in altera tantum, a versu 48, incipit agere de cibo sacramentali; ergo non in hac priori parte (1). — 2) Parallelismus conceptuum hoc loco et v.  $35^{\circ}$ , ubi aiunt, de Christo pane vitæ per fidem manducando agitur.

<sup>(1)</sup> Protestantes Eucharistiam in hoc sermone promitti negant : unde a fortiori admittere nequeunt de ea agi v. 27.

4ª sententia. Christum sub sacramenti speciebus sumendum.

Rationes. 1) Scopus Christi in hoc sermone erat promittere S. Eucharistiam: unde non potuit hæc initio sermonis menti ejus non obversari. — 2) De cibo hic loquitur a se dando in futurum (δώσει), et similiter in futuro tempore (δώσω) de carne sua danda ad manducandum (v. 52) (1). — 3) Distinguit inter panem quem ipse dabit eis, et inter panem quem Pater eis dat in præsenti. Quod recte sic: Pater nobis dat Filium incarnatum; Filius dabit se, id est, corpus et sanguinem suum in Eucharistia. — 4) Quod si statim postea præcipue insistit fidei. ideo est quia eum auditores interruperunt v. 28°. — Opinio hæc est S. Cyrill. Alex., Theophyl. (in h. l.): τὴν μυστικὴν μετάληψιν τῆς σαρκὸς τοῦ Κυρίου (cf. ejus comment. in v. 35); a Lapide, Tol., Luc. Brug., Beelen, Maier. Et videtur omnino admittenda.

5ª sententia, Maldon. Omnia bona supernaturalia.

Ratio. Est enim sententia omnino generalis, ac proinde non restringenda. At

contra est, eam restringi per discrimen temporum et personarum: Pater dat, Filius dabit; et per versiculum 52 huic 27° parallelum.

Quæritur 3° quis sensus et nexus τοῦ HUNC ENIM PATER SIGNA-VIT DEUS.

Resp. ad 1<sup>um</sup>. Alii: hunc enim Pater Deus signis seu miraculis, quasi sigillo (ἐσφράγισεν), a se missum Filium suum declaravit. Cf. Jo. 3, 33.

Alii: hunc enim Filium hominis Deus Pater sigillavit divina natura quam eius humanitati quasi impressit.

Alii: huic enim Pater Deus ad id auctoritatem dedit.

Difficile foret statuere quæ interpretatio sit præferenda. Quæcumque assumatur,

<sup>(1)</sup> Tischendorf, in octava sua editione, pro δώσει legit δίδωσιν. Ita 🗙, D, italæ e (palatinus, sec. IV vel V), ff² (corbeienses), Vulgatæ fossatensis; cum syriaca curetoniana, gothica; et Chrysostomo (t. 8, p, 298). Auctoritates tamen pondere non inferiores (v. g. A, B; codex amiatinus Vulgatæ; Orig., Novatian. etc.), numero longe plures commendant lectionem δώσει, quam ideo retinendam ducimus.

Resp. ad 2<sup>um</sup>. Hic nexus: cibum vitæ æternæ dabit Filius hominis, non qua homo est, sed quatenus a Patre Deo hanc divinam plane virtutem et potestatem accepit. Cf. Jo. 5, 21. 26.

Quæritur 4º quomodo ille cibus permaneat in vitam æternam.

**R.** Tum *in se*, quia incorruptibilis est (caro Christi), tum *in effectu suo*, quia eum qui ipso alitur sustentat, ita ut sit in æternum beate victurus. Contra est de cibo corporali, qui et ipse perit et non nisi ad tempus sustentat.

V. 28. DIXERUNT ERGO AD EUM: QUID FACIEMUS UT OPEREMUR OPERA DEI? In animo habebat Dominus, ut videtur, cibi illius naturam et effectus latius describere; sed hac interrogatione auditorum sermo ejus deflectitur ad explicationem illius operis cui cibus iste ut quoddam stipendium rependatur. Interrogatio orta ex eo quod dixerat Christus: operamini (v. 27). Quænam hæc opera dei, ita pro Deo facta ut eis a Deo cibus ille ceu stipendium tribuatur? Imaginantur opera quædam externa, insolita. At Jesus:

V. 29. HOC EST OPUS DEI, per quod cibum istum vobis a Deo comparetis, UT CREDATIS IN EUM QUEM MISIT ILLE, ut illum credatis Messiam verumque Dei Filium. Hæc fides est conditio sine qua non potestis cibum hunc obtinere et manducare, ita ut permaneat in vitam æternam. Quod de Eucharistia omnino verum est. Sumi quidem potest ab incredulo, verus nequit ei esse animæ cibus qui permaneat in vitam æternam. De communione indigna fidelium Christus in sermone non agit.

Multi interpretes volunt, hoc loco credere in Christum idem esse ac manducare cibum illum de quo (v. 27). Non recte sane. Non enim petunt auditores quid sit « manducare hunc cibum »; sed, quid debeant facere ut Deus ipsis hunc cibum tribuat. In sensu illorum interpretum responsio Christi hæc foret : « manducare hunc cibum est credere in me. « Tale quid non petierant. Unde minus ad rem est, hoc loco, celebre dictum S. Augustini : « Ut quid paras dentes et ventrem? Crede, et manducasti. « Ita etiam Alcuinus (in Cat. S. Thom.), Patrizi, Wiseman, Maldon. (vide ad v. 35), Calmet. - - In data vero a nobis expositione sequimur S. Cyrill. (vide ad v. 35), Tol., Luc. Brug., a Lap., Bossuet, Beelen, Hengstenb., Maier, Kuin., Olshausen etc.

Adverte, Christum modeste dicere, in eum quem misit ille, omnia sua Patri referens accepta.

Nota 1º August., Thom. Aq. etc. opus Dei exponunt: opus quod Deus facit, juxta Is. 26, 12. Sed hoc contextui minime quadrat. — Alii rectius: opera Deo grata, juxta Ps. 50 (51), 19; Apoc. 2, 26; Jer. 48, 10 etc. Nos fere ita; vide supra.

2º Christus *fidem* vocat *opus*; Paulus perpetuo *fidem* opponit *operibus*. At nulla contradictio : nam Paulus agit de operibus legis mosaicæ sine fide peractis.

3º Christus hic solam fidem in se commendat; sed intelligendus est, juxta substratam materiam, de fide animante opera bona præsupposita.

V. 30. QUOD ERGO TU FACIS SIGNUM (miraculum), UT VIDEAMUS te esse Dei legatum, ET porro CREDAMUS TIBI? QUID OPERARIS? Christus exigit fidem in se ut in legatum et Filium Dei; auditores ad tantum fidei actum quærunt motiva credibilitatis, miracula. Miraculum panum viderant pridie; sed hoc non sufficere contendunt: nam dicunt:

V. 31. Patres nostri manducaverunt manna in deserto, quod eis Moyses dederat, non semel, sicut tu fecisti, sed per 40 annos; et erat ille panis de cœlo, sicut scriptum est (Ps. 77, 24; Exod. 16, 4); tuus autem panis terrenus erat. Ergo tu minor es Moyse; ergo non ille propheta similis Moysi, qui Messias est.— Numquid cibum manna meliorem in te credentibus dabis?— Non iidem hic loqui putandi sunt, de quibus Jo. 6, 14, vel certe mutaverunt sententiam suam.

V. 32. AMEN, AMEN DICO VOBIS, NON MOYSES DEDIT VOBIS PANEM DE CŒLO, SED PATER MEUS DAT VOBIS PANEM DE CŒLO VERUM. His verbis, juxta P. Patrizi, Christus promitteret Judæis signum quod petebant. panem de cælo verum. Hoc autem signum quale sit, versu tantum 52 declararet : caro mea est.

**Contra est**: a) His verbis signum promitti gratis asseritur. Sed potius Christus ostendit Judæis, eis nullum esse jus ut signum a se petant, refellendo scilicet erroneum eorum conceptum de manna et de cibo a se promisso. — b) Neque Eucharistia illis signum quale postulabant suppeditasset.

Itaque verius dicendum, dedignatum esse Christum ipsis mira-

cula superflua concedere: plura viderant ob quæ tuto crederent ei quem *Pater signarat Deus*. Argumentum igitur Judæorum diluit, opponendo inter se Moysen famulum Dei, et Patrem Deum; mannam panem de cœlo aereo descendentem, et panem de cœlo verum, id est, propriissime venientem a cœlo ut a throno Dei adeoque divinum.

V. 33. PANIS ENIM DEI EST QUI DE CŒLO DESCENDIT ET DAT VITAM MUNDO. Ostendit qualis sit panis de cœlo verus. Ille nempe qui cœlestis est a) origine : panis Dei; b) effectu : qui dat vitam (æternam) mundo, id est, generi humano, non uni genti, ut olim manna vestra.

V. 34. DIXERUNT ERGO AD EUM: DOMINE SEMPER DA NOBIS PANEM HUNC! Audito encomio panis cœlestis, a Deo dati et manna pretiosioris, ejusdem desiderium concipiunt; tamen etiam tunc cogitant panem aliquem, non spiritualem, sed corporalem eximium. Petunt autem a) ut Jesus eum ipsis det: putant enim Patrem illum cibum mundo dare per manus Filii; b) ut illum ipsis Filius det semper, quasi assidue ut manna multiplicandum. Cf. 4, 15. A signo petendo jam abstinent.

V. 35. DIXIT AUTEM EIS JESUS: EGO SUM PANIS VITE: QUI VENIT AD ME, NON ESURIET, ET QUI CREDIT IN ME, NON SITIET UNQUAM. Panem cœlestem a Christo petunt; sed quid petant nesciunt, neque ad panem illum accipiendum sunt dispositi. Itaque Christus hoc versu, et qualis sit hic panis docet, dicens: Ego sum Panis vite; et quomodo sit obtinendus, dicens: Qui venit ad Me, in me credendo (ita evidenter ob parallelismum), non esuriet, siquidem illico ac crediderit hunc panem eucharisticum accipiet, ET QUI CREDIT IN ME, NON SITIET UNQUAM: cibus enim ille totam hominis implebit indigentiam, famem et sitim satiando, et quidem permanenter: unde si semel habebitis, perinde erit ac si semper habeatis.

Atque hæc est nostra et *1º sententia*, qua et S. Cyrill. Alex. (1), Tol., Luc. Brug., Maier, Olshaus., a Lap. etc.

Rationes. 1) V. 29: Hoc est opus Dei ut credatis, ubi fides

<sup>(</sup>i) Hee S. Cyrill. (in h. l.): "Quid igitur Christus promittit? Corruptibile certe nihil, sed Eulogiam, quam communicatione corporis et sanguinis "Christi assequimur."

proponitur ut dispositio ad acquirendum istum panem. — 2) V. 48, ubi repetit: Ego sum panis vita, sane eodem sensu ac versu 35; atqui v. 48°, uti et 51° et 52°, panis hic est caro Christi, non vero fides in Christum, ut illo loco probabitur. Ergo et hoc versiculo Christus intendit se dicere panem vita quatenus vult carnem suam dare manducandam; hoc tamen nondum explicite dicit, sed tantum, panem vita esse suam personam. — 3) Qui venit ad Jesum non hoc ipso vivet quod venit, sed quia eum Jesus non ejiciet (v. 37).

2ª sententia. Sensus hujus versiculi est, panem vitæ, qui Christus est, manducari credendo in Christum, seu, idem esse manducare ac credere. Ita S. August.: "Panem de cœlo desideratis? Ante vos habetis, et non manducatis. " Ita et Mald., Wisem., Grotius, Kuinoel, Patrizi, qui hunc versiculum tenet esse propositionem partis prioris hujus sermonis, in qua panis sumatur sensu translato et fidem sonet.

Rationes. 1) Ille tantum dicitur non esurire qui panem manducavit. Atqui Christus dicit: qui venit ad me, seu qui credit, non esuriet. Ergo credere est manducare. — 2) Usus loquendi Scripturæ, ut dictum supra ad v. 27: doctrina Sapientiæ credenda exhibetur sub metaphora panis comedendi. — 3) Si panis non est fides, seu objectum fidei, erit in mente Christi panis eucharisticus. Sed hic panis non nisi post annum dandus erat. Ergo falsum, quod qui nunc venit ad me non esuriet. — 4) Panis, de quo hic, a Patre datur, in præsenti (v. 32); Eucharistia a Filio dabitur in futuro (v. 27 et 52). — 5) V. 47°: qui credit in me (eo ipso) habet jam nunc vitam æternam.

Respondetur ad 1) Is dicitur recte nunquam esurire qui semper panem sibi præsto habet, licet ab alio accipiendum vel emendum. Unde distinguo Minorem :.. non esuriet quia per fidem ei porrigetur panis. Concedo. — ... quia per fidem jam comederit. Nego. — ad 2) Iste usus loquendi Scripturæ metaphoricus sensum proprium non excludit ubi a contexta oratione exigitur. — ad 3) Christus solet tamquam præsens exhibere quidquid pertinet ad ordinem supernaturalem a se condendum. Cf. Jo. 4, 21. 23; 10, 15 et præcipue 6, 55. 58. 59, ubi dicit in præsenti : qui manducat carnem dandam tamen in futuro

(v. 52). — ad 4) Eadem est *persona Christi* quam nunc *dat Pater* incarnatam, et quam *dabit Filius* immolatam in sacramento: unde etiam panem eucharisticum aliquo vero modo dat Pater. — ad 5) Habet vitam æternam, quia infallibilem ponit conditionem ad accipiendum panem vitæ æternæ.

3ª sententia. S. Chrysost. cum schola sua. Hoc versiculo Christus de sola sua divinitate disserit, infra de humanitate dicturus.

Rationem dat, quia Christus panis vitæ est quatenus Deus est. Recte quidem, sed rectius, qua homo-Deus est. Nam qua homo dat carnem suam, et qua Deus, per carnem divinam, dat vitam æternam.

Conclusio. Ergo non est cur in Christi sermone eatenus statuantur partes duæ, quatenus in priori ageretur de pane vitæ manducando metaphorice, in posteriori de pane vitæ manducando realiter. Christus enim in totius sermonis decursu, ubi de pane vitæ loquitur, semper intendit Eucharistiam. — Duæ tamen partes eatenus merito statuuntur, quatenus a v. 35 ad 51 Christus docet panem vitæ esse semetipsum, tacendo nihilominus modum quo sit suscipiendus vel dandus; et a v. 52 ad 59 ipsum modum explicat, veram scilicet carnis suæ manducationem. Tandem ad cænam ultimam reservat revelandum modum ultimum, sacramentalem nempe, quo hæc vera manducatio fieri debeat.

V. 36. SED DIXI VOBIS (v. 26° et alias forte) QUIA ET VIDISTIS ME formaliter ut missum a Patre, Messiam et Filium Dei, qualem me per miracula satis vobis probavi (v. 26. 2 etc.), ET tamen NON CREDITIS, et ideo insuperabilem ponitis obicem pani meo recipiendo.

V. 37. OMNE QUOD DAT MIHI PATER, AD ME VENIET PER fidem (v. 35). Unde non adeo a me pendet ut in me credatis, quam a Patre, a quo ego accipere debeam eos qui per fidem ad me venturi sunt; — ET EUM QUI VENIT AD ME NON EJICIAM FORAS, sed eum infallibiliter benigne recipiam et dabo ei panem vitæ. Nam

V. 38. ... DESCENDI DE CŒLO, NON UT FACIAM VOLUNTATEM MEAM, humanam scilicet (seu ut faciam aliquid quod ego velim

aliud ac Pater, ut vos putare possetis), sed voluntatem ejus qui misit me. — En Major quasi syllogismi.

V. 39. HÆC EST AUTEM VOLUNTAS... — En Minor. — Subauditur Conclusio: Ergo omne quod dat mihi Pater non perdam, sed resuscitabo illud in novissimo die et ita consummabo in eo vitam æternam, cujus vitæ panem a me acceperit et manducaverit.

V. 40. Nexum facit inter v. 39 et 37. Rursus syllogismus implicitus, cujus Major sit v. 37 usque ad, ad me veniet; Minor v. 40, (in quo ἀναστήσω vertendum est per subjunctivum resuscitem). Conclusio est v. 39. En duplicem syllogismum: Descendi de cælo, non ut faciam voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui misit me. Atqui hæc est voluntas ejus qui misit me, Patris, ut omne quod dedit mihi, non perdam ex eo, sed resuscitem illud in novissimo die. Ergo descendi de cœlo, ut omne quod dedit mihi Pater non perdam, sed resuscitem in novissimo die. - Omne quod dat mihi Pater, ad me veniet. Atqui vult Pater ut omnis qui videt Filium et credit in eum, habeat vitam æternam, et ego resuscitem illum in novissimo die. Ergo vult Pater ut omne quod dedit mihi, habeat vitam æternam (non perdam ex eo) et ut resuscitem illud in novissimo die. — qui videt FILIUM, qua talem : puta per miracula etc.

Unde ex parte Christi nihil deest quominus vitam, seu panem vitæ, accipiant : sufficit ut in ipsum credant; sciant tamen illam fidem esse donum Dei Patris.

V. 41. 42. 43. MURMURABANT ERGO JUDÆI DE ILLO (περὶ αὐτοῦ), id est, contra illum, quia dixisset : ego sum panis vivus (vivus deest in græco) qui de cœlo descendi. — Isti judæi intelligendi hic sunt doctores synagogæ, qui cum turba audiebant verba Jesu, sed ad reliqua ejus dicta minime attendentes, id solum susceperant, eum sibi tribuere cœlestem originem. — Hinc explicatur versus 42. — Jesus autem per murmur istud in sermone suo impeditus, silentium eis imponit : nolite, ait, murmurationis materiam explicet. Pergit itaque, versum 44 intime nectens versiculo 40 :

V. 44. NEMO POTEST VENIRE AD ME, NISI PATER ... TRAXERIT EUM, sollicitatione gratiæ prævenientis et adjuvantis. En quomodo Jesus compleat id quod v. 39 dixerat, scilicet : τὸ dari Filio a Patre esse conditionem sufficientem ut quis veniat ad Filium per fidem; nunc autem addit, idipsum esse ad hanc fidem conditionem necessariam. Simul insinuat quomodo Pater det Filio, homines scilicet trahendo.

Ad hæc S. August.: "Magna gratiæ commendatio! Nemo "venit nisi tractus. Quem trahat et quem non trahat, quare "illum trahat et illum non trahat, noli velle judicare, si non vis "errare. Semel accipe et intellige: nondum traheris? ora ut "traharis."

Tandem quænam sit tractionis istius natura explicat Christus versu sequenti :

V. 45. EST SCRIPTUM IN PROPHETIS (בּבּביאים), id est, in libris prophetarum: ET ERUNT OMNES DOCIBILES DEI. Locus citatus est Is. 54, 13: יְהְוָה לְצֵרְהִי יְהְוָה, omnes filii tui alumni Domini. Vaticinium sensu literali messianicum, prædicens gratiam fidei omnibus gentibus largiendam. — omnis qui audivit a patre et didicit, venit ad me. Hæc igitur tractio est doctrina quædam interior (ut constat ex v. 46), omnibus a Patre proposita; sed is tantum qui Patrem ita docentem audivit, attendendo ad gratiam propositam, et insuper ab eo didicit, propriam sibi fecerit illam doctrinam, is venit ad me, in me credendo. Audiisse non sufficit, didicerint oportet: ergo hæc tractio Patris non consistit tantum in illuminatione intellectus, sed supponit etiam motionem voluntatis, cui is obsequitur qui propositam intellectui divinam doctrinam libere addiscit.

S. August. (in h. l.) "Noli te cogitare invitum trahi: trahitur "animus et amore. Nee timere debemus ne... dicatur nobis: "Quomodo voluntate credo, si trahor? Ego dico: Parum est vo-"luntate, etiam voluptate traheris. Quid est trahi voluptate? "Delectare in Domino, et dabit tibi petitiones cordis tui. Est "quædam voluptas cordis, cui dulcis est panis ille cœlestis...." Ramum viridem ostendis ovi, et trahis illam. Nuces puero "demonstrantur, et trahitur: et quo currit trahitur, amando

- trahitur, sine læsione corporis trahitur, cordis vinculo tra-

- " hitur. Si ergo ista quæ inter delicias et voluptates terrenas
- " revelantur amantibus, trahunt, quoniam verum est : Trahit
- " sua quemque voluptas; non trahit revelatus Christus a Patre?
- " Quid enim fortius desiderat anima quam veritatem? "

V. 46. Hoc monet ne quis intelligat de doctrina externa oris loquela enunciata. Non his verbis, ait, intendo dicere, quia patrem vidit quisquam hominum qui de terra sunt: nam nemo Patrem vidit nisi is qui est a deo, Filius Dei, hic vidit patrem propter substantiæ divinæ identitatem.

V. 47. Terminata jam illa quasi interjecta dissertatione de necessitate credendi ut quis panem cœlestem accipiat, deque ad ipsam illam fidem requisita necessaria et sufficiente conditione, interna scilicet Dei Patris tractione libere acceptata, redit Christus ad illud sermonis sui punctum in quo erat versiculo 35, et a quo eum consideratio incredulitatis audientium abduxerat. Eo autem se redire perspicue ostendit eadem, quam versu 35 enunciarat, hic compendiose repetita et assertoriis verbis confirmata sententia: AMEN, AMEN DICO VOBIS, QUI CREDIT IN ME, HABET VITAM ÆTERNAM.

## Sermonis eucharistici pars altera.

48. Ego sum panis vitæ. 49. Patres vestri manducaverunt manna in deserto, et mortui sunt. 50. Hic est panis de cælo descendens: ut si quis ex ipso manducaverit, non moriatur. 51. Ego sum panis vivus, qui de cælo descendi. 52. Si quis manducaverit ex hoc pane, vivet in æternum: et panis quem ego dabo, caro mea est pro mundi vita. 53. Litigabant ergo Judæi ad invicem, dicentes: Quomodo potest hic nobis carnem suam dare ad manducandum? 54. Dixit ergo eis Jesus: Amen, amen dico vobis: Nisi manducaveritis carnem Filii hominis, et biberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis. 55. Qui manducat meam carnem, et bibit meum sanguinem, habet vitam æternam: et ego resuscitabo eum in novissimo die: 56. Caro enim mea, vere est cibus: et sanguis meus, vere est potus. 57. Qui manducat meam carnem, et bibit meum sanguinem, in

me manet, et ego in illo. 58. Sicut misit me vivens Pater, et ego vivo propter Patrem: et qui manducat me, et ipse vivet propter me. 59. Hic est panis, qui de cælo descendit. Non sicut manducaverunt patres vestri manna, et mortui sunt. Qui manducat hunc panem, vivet in æternum. 60. Hæc dixit in synagoga docens, in Capharnaum.

V. 48. EGO SUM PANIS VITÆ. — Deinceps, omissa disputatione de dispositionibus requisitis, totus est in exponendo *quomodo* ipse sit panis vitæ æternæ.

Nota. Interpretes qui volunt in priori sermonis parte agi de manducatione metaphorica per fidem, priorem illam partem concludunt versiculo 47 quasi epiphonemate: posteriorem vero partem inchoant versiculo 48, in quo Christus, aiunt, diserte repetit (ut initio partis prioris v. 35°): Ego sum panis vita, quo facilius percipiatur tune a manducatione sui metaphorica ad manducationem realem gradum facere. Recte quidem hae procederent, nisi tota illa interpretatio foret amandanda, ut introducens in contextum aliquam inconstantiam, et in verbis Christi talem obscuritatem qualem limpidissimus narrator Joannes minime inexplicatam reliquisset. Vide p. 142-146.

V. 49. 50. Patres vestri manducaverunt manna in deserto et mortui sunt. — Hic est panis de cœlo descendens, ut si quis ex ipso manducaverit, non moriatur. Rursum commemorat objectionem de qua v. 31°, et responsum ei jam datum clarius evolvit, comparando effectus mannæ et panis sui cœlestis. Illa vitam conservabat quidem ad tempus, sed a morte corporali non eruebat edentes; hic vero panis in perpetuum conservat vitam : intellige vitam animæ æternam, ut satis declarat Christus v. 40. 55. 59. Toletus non incongrue intelligit to non moriatur de vita æterna ipsius corporis consequenda per resurrectionem beatam, hujus panis virtuti debitam (v. 40). — Præterea iterum hic suum panem vocat Jesus panem de cœlo descendentem, juxta v. 32. 33 (lege Maldonatum).

V. 51. Ego sum panis vivus qui de cœlo descendi. Cf. 35. 38, ubi eadem dixerat. — Itaque, ut fit, antequam in sermone suo, per accidens interrupto, nunc pergat Christus, breviter omnia

quæ initio dixerat resumit; deinde sine ulla nova interruptione id quod prius (v. 27) intenderat docere perficit.

V. 52. SI QUIS MANDUCAVERIT EX HOC PANE VIVO, qui sum ego, VIVET IN .ETERNUM. Est evolutio dictionis, δ ἄρτος δ ζῶν. Christus est panis vivus, habens vitam in semetipso ideoque omnibus existens causa vitæ æternæ. Cf. 5, 25. 26. — Sic etiam explicatur sensus τοῦ non moriatur v. 50.

ET PANIS QUEM EGO DABO, CARO MEA EST. quam ego dabo pro MUNDI VITA. Græce : καὶ ὁ ἄρτος δὲ ὅν ἐγὼ δώσω, ἡ σάρξ μου ἐστὶν, ἡν ἐγὼ δώσω ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς. Hoc jam culmen totius sermonis Christi.

Prænotanda circa hanc pericopam.

A) Nonnulli interpretes ponunt hic transitionem,

alii, a manducatione metaphorica per fidem ad realem per sacramentum.

Contra est: a) Negatur suppositum, agi scilicet in priori parte de manducatione per fidem. — b) Sic idem, quod 49° et 59° de manna dicitur, in comparationem veniret cum manducatione modo metaphorica modo reali, quod minime probabile est. — Idem dic de 52º priori membro: Si quis manducaverit ex hoc pane, vivet in æternum, ubi foret manducatio per fidem, et 59º ultimo: Qui manducat hunc panem vivet in æternum, ubi foret manducatio per sacramentum.

alii, a manducatione Christi secundum ejus dirinitatem ad manducationem secundum humanitatem. Ideo enim eum jam commemorare carnem suam (ita Chrysost. etc.).

Contra est, a) superius vò descendere de cœlo apud Joannem connotare etiam Christi humanitatem et esse fere synonymum voo hominem fieri. Cf. 3, 13: Et nemo ascendit in cœlum, nisi qui descendit de cœlo, Filius hominis, qui est in cœlo. — b) v. 58, ubi de divinitate, per quam vivit propter Patrem.

alii, a pane quem dat Pater ad panem quem dabit Filius, illum per fidem etiam nunc edendum, hunc in sacramento postea accipiendum (ita Beelen). Hinc particulæ xzl ...  $\delta \epsilon$  et emphasis in pronomine  $\delta \gamma \omega$ .

Contra est: a) Christus in hoc sermone eatenus tantum dici-

tur panis a Patre datus quatenus manducandus, in Eucharistia scilicet, quamvis hic modus ibi nondum declaretur. — b) Particulæ xxl...  $\delta \dot{\epsilon}$  non necessario transitum in sermone indicant, sed potius attentionem stimulant, neque pronomen  $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$  hic emphaticum dici debet. Iterum enim recurrit non emphatice  $\dot{\delta}\nu$   $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$   $\delta\dot{\omega}\sigma\omega$ .

**Rectius** Tol., Luc. Brug., Hengst. etc. nullam hic transitionem statuunt, sed ejusdem conceptus expolitionem: dixerat Christus se panem vitæ; nunc revelat qua ratione sit panis vitæ: ratione scilicet carnis suæ. Igitur persona Christi tota est panis ut quod, caro Christi, ut per quod.

B) Panis hic per hebraismum sumi potest pro cibo (つづい), ita tamén ut in mente loquentis hæc vox connotet speciem panis sacramentalis. Ratione enim speciei sacramentalis caro Christi potius nomine specifico panis quam generico cibi designatur.

C) In textu originali (vide Tischendorf, edit. 7°) (1) bis ponitur δώσω, et quæritur quo sensu.

Respondeo. Prius δώσω (panis quem ego dabo) citra controversiam sonat dabo manducandum. Ad quid enim datur panis nisi ad manducandum?

De altero δώσω disputatur.

1ª sententia. Etiam sonat dabo manducandam.

Rationes. 1) Nequit in tam brevi enunciatione eidem voci duplex sensus supponi. — 2) Versiculis 33. 39. 40. 50 perpetuo vita mundi exhibetur ut effectus panis manducandi. Imo v. 54° et 55°, ubi Jesus respondet litigantibus, eumdem profert conceptum. — 3) Secus istud δώσω foret intelligendum de traditione carnis Christi in mortem piacularem : at in toto sermone nusquam de morte Christi agitur.

2ª sententia. Sonat dabo in cruce immolandam. Ita plerique interpretes.

**Rationes.** 1) Ita parallelismus exigere videtur. Cf. 3, 16; 10, 11; Matth. 20, 28; Marc. 10, 45; Luc. 22, 19; Gal. 1, 4; 1 Tim. 2, 6;

<sup>(1)</sup> In editione sua octava Tischendorf legit : καὶ ὁ ἄρτος δὲ δν ἐγὼ δώσω ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς, ἡ σάρξ μου ἐστίν. Hanc lectionem adoptavit præcipue ob auctoritatem codicis sinaitici: immerito tamen, ut nobis videtur.

Tit. 2, 14, quibus omnibus locis Christus dicitur se dare, seu tradere in mortem. — 2) In institutione Eucharistiæ uterque conceptus conjungitur. Effusio enim sanguinis in remissionem peccatorum facta est in cruce. — 3) Eucharistia juxta intentionem Christi est memoriale passionis ejus (1 Cor. 11, 26): ergo et in sacramenti promissione ejusdem passionis mentio exspectanda est. — 4) Est et sacrificium, idem ac sacrificium crucis: hinc sensu verissimo, ubi panis cœlestis manducatur, caro Christi immolatur. — 5) ὑπὲρ non designat favorem, sed aliquam substitutionem, sacrificalem puta.

Tota igitur enunciatio, in hac sententia, sic procedit: panis quem ego dabo manducandum est caro mea, quam ego dabo in cruce immolandam pro mundi vita. In qua nihil est absonum, quidquid dicant adversarii.

N. B. Textus Luc. 22, 19: quod pro vobis datur, et ejusdem repetitio (1 Cor. 11, 24): quod pro vobis frangitur (ut habet textus græcus, κλώμενον) pro utraque sententia afferuntur. Qui priorem defendunt, dicunt, corpus eatenus frangi, quatenus sub specie panis manducatur, juxta 1 Cor. 10, 16. Unde nomen fractio panis datum primitus Eucharistiæ, Act. 2. 42. 46. — Qui posteriorem tuentur, vim faciunt in præpositione ὑπέρ, quæ notionem sacrificalem secum trahit, et in addito, in remissionem peccatorum, ad quam Eucharistia non ordinatur per se nisi quatenus est sacrificium.

Epicrisis. Argumentis utriusque sententiæ satisfit ita exponendo, cum Cardinali Franzelin et DD. Lambrecht et Van Steenkiste (1): - Panis quem ego dabo manducandum, caro mea est quam ego dabo vobis et pro vobis in illa ipsa manducatione immolatam pro mundi vita. - Unde apparet Eucharistiam fore et cibum sacramentalem et sacrificium, et optime explicantur participia præsentia χλώμενον (2), ἐχχυνόμενον.

<sup>(1)</sup> Card. Franzelin. Tract. de Euchar., thesis XI. Lambrecht. De Sacrificio. Dissertatio inauguralis. p. 157 sq. Van Steenkiste. Comment. in Matthæum (Ed. 2a). q. 542bis.

<sup>(2)</sup> Vocabulum κλώμενον omittitur a Tischendorf, neque immerito : probabilior enim lectio est, τὸ ὁπὲρ ὁμῶν.

D) Caro hic sonat totam Christi naturam humanum, juxta hebraismum et usum loquendi N. T. Cf. Jo. 1, 14; Matth. 16, 17; Heb. 2, 14; Gal. 1, 16 etc. Nec proin aliud significat quoad rem ipsam caro, quam utrumque simul caro et sanguis, ut v. 54. 55. 56. 57: quod ipse Christus clare insinuat v. 58°: qui manducat me. Unde totus Christus homo (adeoque et Deus, quamvis hoc in obliquo, ut v. 64°) promittitur dandus in alimentum et propitiationis victimam credentibus in eum.

E) Verbum δώσω, dabo, est in futuro: ergo hic panis nondum est datus, sed postea dabitur, et a Christo dabitur. Ab hoc igitur die discipulis effectus tantæ promissionis avide exspectandus erat. Quando aut quomodo caro Christi danda esset sibi comedenda, omnino ignorabant; nisi quod nexus hujus sermonis Christi cum miraculo multiplicationis panum, et nomen panis quo Christus in suo sermone perpetuo utebatur, potuerit eis injicere conjecturam, panem illum cœlestem non sine aliqua cum pane terrestri analogia fore distribuendum. Quam bene igitur erant ad institutionem SS. Eucharistiæ intelligendam et credendam his verbis Christi dispositi!

F) Ad solvendam quæstionem capitalem, de quali manducatione hic sermo sit, prænotandum est, triplicem concipi posse Christi manducationem: 1) logicam per fidem, qua quis Christum Deum-hominem credens, in mente sua ejus efformet veram et supernaturalem ideam et ita eum in se ceu cibum mentis suscipiat. — 2) virtualem per dona supernaturalia, animæ a Christo, vel propter Christum, infusa. Qui hæc recipit, Christi virtutem sibi quasi animæ alimentum conjungit, unde metonymice Christum manducat. — 3) realem, qua ipsa Christi substantia vere et proprie in corpus tamquam cibus et potus suscipiatur, et ita animæ alimentum fiat.

V. 53. LITIGABANT (ἐμάχοντο) ERGO JUDLEI (doctores cogita, scribas, pharisæos etc.) AD INVICEM, DICENTES: QUOMODO POTEST HIC (οὐτος, quod contemptum sapit Christi) NOBIS CARNEM SUAM DARE AD MANDUCANDUM? Lis est ergo, alia aliis defendentibus, circa modum quo Christus possit stare promissis suis. Hine jam

Quaritur quatem Judai manducationem promitti intellexerint,

1ª resp. Manducationem realem. Ita Patres et interpretes catholici, sed et nonnulli protestantes et rationalistæ (1).

Rationes. 1) Hic est sensus obvius versiculi. — 2) Secus cur litigassent? Antea, quum Christus se diceret panem vitæ nihil objecerant, ut qui sensu mystico qualicumque hæc intelligenda putarent et ideo de modo essent parum solliciti. Nunc vero litigant de modo, quia res promissa absona videtur: "Num carnem suam tradet vivus? Num occisus? Num ferinis nos supponit moribus præditos? "Et undequaque paradoxum offendunt. Aliqui forte sensum mysticum proponebant. Interim plerique, ut apparet ex responso Christi, quia modum non percipiunt, rem ipsam non credunt. — 3) Manducare carnem alicujus habebat in hebraismo sensum translatum hunc unicum: aliquem calumniis et conviciis impetere. (Ps. 26, 2; Job. 19, 22; Mich. 3, 3; Gal. 5, 15). At talis sensus contextæ orationi quadrare certe non poterat: nam vita æterna promittitur ut merces hujus manducationis. Ergo restat tantum sensus proprius.

2° resp. Manducationem virtuatem. Nam, ex v. 51, manducare carnem Christi quam ipse dabit immolandam pro salute mundi, optime sic intelligitur: sibi unire fructus mortis Christi piacularis. Ita Hengstenb. et alii qui supponunt verum Christi sensum non esse de reali manducatione.

Rationes. 1) Juxta Jer. 15, 16; Am. 8, 11; Prov. 9, 5, auditores intelligere potuerant panem vitæ, de quo supra, sensu mystico: edere Christum panem vitæ, seu, sibi mystice unire Christum. Jam v. 52° idem est panis ille vitæ et caro Christi immolanda. Ergo idipsum eodem sensu mystico virtuali capere debebant; de modo litigabant, unde et rei ipsi fidem abnegabant. — 2) Si intellexissent manducationem realem, Jesus in responsione scandalum sustulisset, monendo se talem manducationem non intendere. Id autem non facit, sed sui manducationis necessitatem magis urget. — 3) Sinit multos discipulos abire (67) et in æternum perire ob verborum suorum scandalum. Ergo isti

<sup>(</sup>i) Protestantes et rationalistæ, qui tenent Judæos intellexisse Christi verba de manducatione *reali*, simul tenent hunc Judæorum intellectum fuisse erroneum: Christum enim minime de manducatione reali loqui intendisse.

Magistrum non male intellexerant, adeoque intellexerant manducationem virtualem, qualem intendebat Christus.

Contra est, negandum esse suppositum, Jesum de manducatione virtuali loqui voluisse. Contrarium infra probabitur.

Conclusio. Judæi intellexerunt Jesum in sensu ab eo intento. Jesus autem intendebat manducationem realem (ut probabitur); sed et Judæos talem intellexisse ex argumentis responsionis 1\* admitti debet. Si in præcedentibus intellexerant (ut vix dubitari potest) sensum mysticum, ultima verba Christi errorem corrigere debuerant, et a sensu mystico erronee supposito ad sensum proprium eos flectere.

V. 54. DIXIT ERGO EIS JESUS: AMEN, AMEN DICO VOBIS: NISI MANDUCAVERITIS CARNEM FILII HOMINIS ET BIBERITIS EJUS SANGUINEM, NON HABEBITIS VITAM IN VOBIS. Quatuor hic præstat Christus: 1) Contra incredulos Judæos iterum asserit daturum se esse carnem suam manducandam, atque adeo sanguinem suum bibendum, quasi effusum et a carne separatum. Unde et caro insinuatur manducanda tamquam immolata (1). — 2) Id asserit quasi cum juramento. — 3) Sub æternæ damnationis interminatione carnem suam et sanguinem esse sumenda. — 4) Hinc rem a se promissam proponit omnino credendam, et sic litem eorum circa  $\tau \delta$  quomodo removet, nihil ad eam directe respondens.

V. 55. Parallelus omnino est hic versiculus versiculo 40, eumque complet. *Qui* credens in me *manducat... habet vitam æternam* (vide ad v. 40). Neque ideo idem esse credere in Christum ac eum manducare, patet ex dictis supra de v. 35. — Præterea hic versiculus præcedentem complet. Nam v. 54 dat sumptionem Christi ut ad salutem necessariam; v. 55, ut sufficientem. Intellige sumptionem dignam, quæ hic semper supponitur.

V. 56. CARO ENIM MEA VERE EST CIBUS ET SANGUIS MEUS VERE EST POTUS. Atque hac ratio est cur carnem meam dixerim manducandam et sanguinem meum bibendum.

Quæritur quonam sensu sit sumendum adverbium vere.

1º resp. eorum qui negant hic agi de manducatione reali. VERE

<sup>(</sup>i) Idipsum per duplicem speciem eucharisticam significari omnes conveniunt.

significat perfecta ratione, juxta usum loquendi S. Joannis. Ita 1. 9: lux vera; 4, 23: veri adoratores; 6, 32: panem de cœlo verum; 8, 36: vere liberi; 1, 47: vere Israelita; 15, 1: vitis vera; 1 Jo. 2, 8: verum lumen. Ergo hoc loco: Caro mea altiori ratione cibus est animæ et sanguis meus item potus animæ, quia virtute immolatæ carnis meæ et effusi sanguinis mei vita æterna animæ communicatur.

2ª resp. eorum qui defendunt hic agi de manducatione reali. VERE idem sonat ac proprie, non metaphorice. Ita ob contextam orationem. Nam hic versiculus explicare debet cur caro Christi sit manducanda et sanguis bibendus (ponitur enim particula γάρ). Hæc autem ratio est quia sunt proprie, et non figurate tantum, cibus et potus. Non agitur hic de hoc cibo alteri præferendo, sed de cibo simpliciter asserendo. — Neque obstat usus loquendi supra allegatus: hic enim est metaphoricus, qui interim sensum proprium, ubi exigitur, minime excludit. — Hæc vera sententia.

# DISSERTATIO.

## De sensu dogmatico Joannis VI, 48-59.

Prænotandum. Concilium tridentinum totum hunc locum intellexit de SS. Eucharistia, ut patet ex sess. XXI, cap. 1 et sess. XIII, cap. 2. Ideo, licet hunc sensum expressis verbis non definiverit, aliter tamen sentire saltem temerarium foret. Item omnes Patres, qui hujus loci textum ad literam exposuerunt, de Eucharistia intellexerunt. Ideo catholico integrum non est, locum hunc de manducatione non reali exponere. Sit igitur

**Propositio.** Loco de quo agitur (Jo. 6, 48-59), Christus intendit manducationem carnis suæ ét potationem sanguinis sui *realem*, licet *sacramentalem*.

**Probatur.** A) Ex auctoritate Patrum, locum de Eucharistia, adeoque de manducatione reali exponentium.

Tertullianus (De oratione. 6): "Christus enim panis noster est, quia vita Christus, et vita panis. Ego sum, inquit, panis vitæ. "Et paulo supra: "Panis est sermo Dei qui descendit

- de cœlo. Tum quod et corpus ejus in pane censetur. - (Migne. Patr. lat. t. 1, col. 1160.)

Cyprianus (De orat. domin. 18): "Hunc autem panem dari "nobis quotidie postulamus, ne qui in Christo sumus et Eucha"ristiam quotidie in cibum salutis accipimus, intercedente ali"quo graviore delicto, dum abstenti et non communicantes a
"celesti pane prohibemur, a Christi corpore separemur, ipso
"prædicante et monente: Ego sum panis vilæ qui de cælo
"descendi, si quis ederit de meo pane vivet in æternum. Pa"nis enim quem ego dedero, caro mea est pro seculi vita.
"Quando ergo dicit, in æternum vivere si quis ederit de ejus
"pane, ut manifestum est eos vivere qui corpus ejus attingunt
"et Eucharistiam jure communicationis accipiunt, ita contra
"timendum est et orandum ne, dum quis abstentus separatur a
"Christi corpore, procul remaneat a salute, comminante ipso
"et dicente: Nisi ederitis carnem Filii hominis..." (Migne.
P. L. t. 4, col. 531.)

**Hilarius** (De Trinit. 8, 14-17). Lege integrum locum (Migne. P. L. t. 10, col. 246-249).

Ambrosius (De sacram. 6, 1): "Ego sum, inquit, panis "virus qui de cœlo descendi. Sed caro non descendit de cœlo, "hoc est, carnem in terris assumpsit ex Virgine. Quomodo ergo "descendit panis a cœlo? et panis vivus? Quia idem Dominus "noster Jesus Christus consors est et divinitatis et corporis; et "tu qui accipis carnem, divinæ ejus substantiæ in illo partici" paris alimento. "(Migne. P. L. t. 16, col. 455.)

Augustinus (In Joan. Tract. 26, 11), ad hae verba: Patres vestri manducaverunt... manna, et mortui sunt: « Et nos » hodie accipimus visibilem cibum; sed aliud est sacramentum, « aliud virtus sacramenti. Quam multi de altari accipiunt, et » moriuntur! Unde dicit apostolus ': Judicium sibi manducat » et bibit. « Et nº 12: « Hunc panem significavit manna, hunc » panem significavit altare Dei. « Lege etiam n. 15 in fine (Migne. P. L. t. 35, col. 1611).

(Sermo 132, alias: De verb. Dom. 46), in hæc: Caro mea vere est esca... Invitat catechumenos ut se disponant ad revelationem sensus horum verborum accipiendam. Et ad fideles:

- " Qui jam manducant carnem Domini et bibunt sanguinem ejus,
- · cogitent quid manducent et quid bibant; ne, sicut dicit apo-
- " stolus, judicium sibi manducent et bibant. " Lege totum locum (Migne P. L. t. 38, col. 734, 735).

(De civit. 21, 25, 2): "Quamobrem, quod ait Dominus Jesus:

- · Hic est panis qui de cœlo descendit, ut si quis ex ipso man-
- ducaverit, non moriatur..., quomodo sit accipiendum merito
- " quæritur... hæretici et schismatici, ab hujus unitate corporis
- « separati, possunt idem percipere sacramentum, sed non sibi
- " utile, imo vero etiam noxium. " (Migne. P. L. t. 41, col. 741.) (De cons. evang. 3, 1). (Migne. P. L. t. 34, col. 1158.) (1)

Clemens Alex. (Pædag. 1, 6), quædam habet, sed obscura valde (Migne. Pat. gr. t. 8, col. 303, 305).

Origenes (Hom. 7 in Num. 2): " Tunc in ænigmate erat

- · manna cibus; nunc autem in specie caro Verbi Dei est verus
- cibus, sicut et ipse dicit : Caro mea vere est cibus et sanguis
- " meus vere est potus. " (Migne. P. G. t. 12, col. 613.)

Hieronymus (Ep. 120 (150) Ad Hebid) : « Si ergo panis qui

- ·· de cœlo descendit, corpus est Domini, et vinum quod discipu-
- " lis dedit, sanguis illius est Novi Testamenti, judaicas fabulas
- · repellamus. Nec Moyses dedit nobis panem verum; sed Do-
- minus Jesus : ipse conviva et convivium, ipse comedens et qui
- comeditur. (Migne. P. L. t. 22, col. 986.)

Basilius (Moral. Reg. 21, 1): " Amen, amen dico vobis,

- nisi manducaveritis carnem Filii hominis. ... Quod qui ac-
- " cedit ad communionem, non considerans hac ratione, secun-
- · dum quam corporis et sanguinis Christi participatio datur, is
- nullam ex ea utilitatem capiat; et quod qui indigne sumit,
- " damnatus sit. " (Migne. P. G. t. 31, col. 738. 740.)

<sup>(1)</sup> Notandum tamen id quod scribit Augustinus (De doct. christ. 3, 24):

"Nisi manducaveritis, inquit carnem Filii hominis et sanguinem biberitis, non habebitis vitam in vobis. Facinus vel flagitium videtur jubere: figura est ergo, præcipiens passioni dominicæ communicandum et suaviter atque utiliter recondendum in memoria quod pro nobis caro ejus crucifixa et vulnerata sit. "Vide etiam quæ scribit in Joan. 6, 52 sq., et intelliges Augustinum in præsenti quæstione seriam facere difficultatem. Quæ habet pro sensu realis manducationis, non minus tamen clara sunt quam ea quæ pro metaphorica manducatione ex ejus scriptis afferri possunt,

**Epiphanius** (Hær. 55, 6): "Ei (Abrahæ) Melchisedech occurrit, ac panem ipsi vinumque protulit. Quo facto mysteriorum "significationes præfiguravit, quæ Domini figuram exprime-"bant, qui dixit: *Ego sum panis vitæ*." (Migne. P. G. t. 41. col. 981.)

Gregorius Nyssen. (De perf. christiani forma): "Sin aliquis "etiam ad mysterium respiciens dicat, cibum et potum proprie "Dominum nominari, ne id quidem a germana significatione

" recesserit : vere enim caro ejus est cibus et sanguis ejus vere

" est potus. " (Migne. P. G. t. 46. col. 268.)

Cyrillus Hieros. (Catech. mystag. IV, 3-4). Lege omnia a nº 1 (Migne. P. G. t. 33, col. 1098 sq.).

Chrysostomus et Cyrillus Alex. (in h. l.) quam præclare exponant de SS. Eucharistia, apud omnes in confesso est.

Citat præterea Maldonatus pro interpretatione eucharistica Theodoretum. Theophilum, Procopium, Gaudentium, Maximum Taur., Leonem, Prosperum, Hesychium, Isidorum, Eusebium Emiss., Cassiodorum, Joannem Damasc., Theophylactum, Euthymium, Rupertum.

Habemus igitur circa sensum catholicum hujus loci consensum Patrum moraliter unanimem, cui se conformare tenetur interpres catholicus, juxta Trident. sess. IV, decr. 2, et Vatican. sess. III, cap. 2,

- B) Ex nexu intimo inter hunc Christi sermonem et institutionem SS. Eucharistiæ in cæna ultima.
- 1) Ibi Christus dat carnem (corpus) suam manducandam et sanguinem suum bibendum, hie eadem dabit ... Ergo factum institutionis est adimpletio promissionis de qua Joannis capite VI. Atqui in institutione fit manducatio realis, fit potatio realis. Ergo et hie realis sumptio promittitur.

Si, ut bene notat Maldonatus, nihil sciremus de instituta a Christo Eucharistia, verba Joannis VI utcumque de sumptione metaphorica exponere conaremur: nunc vero, facti correlativi notitia *realem* sumptionem vel invitis imponit intelligendam (1).

<sup>(1)</sup> Vide hoc argumentum lucide expositum a Bossuetio. Médit. sur VÉvang. La Cène, 1re partie, 33º jour.

2) Jo. 6, 52: ἡν ἐγὼ δώσω ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς, et Luc. 22, 19: τὸ ὑπὲρ ὑμῶν διδόμενον, ita sunt parallela, ut in utraque occasione Christus appareat de eadem re cogitasse. Sed in cœna cogitavit de sumptione reali sacramenti. Ergo et in sermone Joann. VI.

## C) Ex contexta oratione.

- 1) Cibus et potus exhibentur tamquam aliquid *novi* dandum in futurum. Sed manducatio virtualis vel logica *in præsenti* prostabat. Ergo non talis intendebatur, sed *realis*.
- 2) Panis vitæ comparatur et præfertur mannæ. Sed hæc realiter manducabatur. Ergo et ille. Secus, ubi comparatio?
- 3) In hypothesi manducationis *realis* omnia in sermone Christi sunt plana et facilia et obvio sensu intelligenda; in hypothesi vero manducationis metaphoricæ multa sunt dura et difficilia. Ergo admittenda est manducatio realis, nisi aliunde constet Christum de tali cogitare omnino non potuisse. Sed ex dictis supra constat eum de *reali* cogitare debuisse.
- 4) Carnem suam et sanguinem dixit vere cibum et potum (v. 56). Atqui *vere* idem est ac *proprie*, non figurate, ut supra ostensum. Ergo...
- 5) Judæos intellexisse manducationem non realem minime verisimile esse ostendimus. Atqui Christus eos in hoc intellectu de manducatiene reali omnibus modis confirmat. Ergo...

Nec dicas, cum de Wette, Jesum ex indole sua paradoxis loquendi modis delectari, ideoque eum a Judæis sibi objectum paradoxum etiam exaggerare.

Nam *resp.* Dato etiam, Christi responsa aliquod acumen præse fere quod hinc inde paradoxum non indecorum oleat, id certo constat, Christum iis qui se male intellexerint ita semper respondere, ut erroneus, si quis adsit, intellectus pateat et aliquousque corrigatur. Cf. Jo. 3, 3-5; 4, 32-34; Matth. 16, 6, 11. 12; 19, 24-26; Jo. 8, 32-44; 11, 11-14; 6, 32-35.

6) Scandalum discipulorum (v. 61) non explicatur nisi intellexerint manducationem realem. Atqui Christus hunc intellectum eorum nihil corrigit, sed amantissimus magister incredulos sinit abire. Ergo et ipse sic intellexerit oportet.

- 7) Analogia verborum Christi cum miraculo pridie peracto manducationem suadet realem, qualis pridie fuerat.
- 8) Si voluisset Christus loqui metaphorice, non adhibuisset metaphoram istam Judæis nimis odiosam.
- 9) Mos erat Christi, ad majora redemptionis mysteria futura discipulos prævio sermone præparare. Ita ad passionem Matth. 16, 21; ad resurrectionem Matth. 17, 21; ad ascensionem Jo. 16, 16; ad missionem S. Spiritus Jo. 14, 16; ad baptismum Jo. 3, 5; ad primatum Petri Matth. 16, 18. 19. Etc.

## D) Ex rationibus theologicis.

- 1) Si Christus voluisset indicare manducationem metaphoricam, non potuisset loqui obscurius; si realem, non potuisset loqui clarius. Atqui in enunciando præcepto rei ad salutem omnino necessariæ sapiens legislator mentem suam clare eloqui censendus est. Ergo...
- 2) Præsciebat Christus, totam ecclesiam suam præceptum hoc suum intellecturam de manducatione reali, et consequenter acturam. Atqui talem errorem vere invincibilem, cum idololatria materiali in contraria hypothesi conjunctum, non potuisset permittere. Ergo...

# Objicitur.

1º Jo. 2, 19: Solvite templum hoc... Judæos in erroneo intellectu relinquit.

Respondeo. In eo certe illos non confirmat. Sed nihil respondet.

Instant. Jo. 4, 7 sq. Samaritanam in errore confirmat.

Respondeo. Non statim errorem plene diluit; at paulatim conceptum supernaturalem evolvit, ut mulieris acuat desiderium. Tandem v. 26º plenam veritatem ei revelat.

2º Prior pars tropica est, et agit de manducatione Christi per fidem. Ergo et secunda eodem modo tropice sumenda.

Respondeo. a) Nego suppositum (vide commentarium supra). -- b) Hoc etiam dato, nego consequentiam. Transitus a sensu tropico ad sensum proprium satis indicaretur, v, 52°, particulis xxì...  $\delta \epsilon$  et voce  $t_1$   $\sigma \acute{\alpha} \rho \xi$   $\mu o \nu$ . Præterea sensum ibi proprium esse, absolute probant argumenta modo allata; neque esset hoc exemplum unicum sermonis in quo Christus duo analoga misce-

ret : v. g. vide Matth. 24 et 25, ubi de excidio Jerusalem et de fine mundi.

**3**° Hoc tempore, integro ante cœnam anno, verba Christi de eucharistica manducatione intelligi plane non potuissent. Atqui nequit supponi sermo Christi inintelligibilis adeoque inanis fuisse.

**Respondeo.** Non potuissent intelligi de sumptione *reali* postea a Christo instituenda. Nego — De sumptione sub speciebus panis et vini. Concedo. — Ergo sermo non fuit inanis, sed ad cœnam eucharisticam præparatorius.

**4**° Ipse Christus manducationem realem excludit v. 64. Respondebitur infra, ad v. 64.

5° Nonnulli Patres metaphorice exponunt.

Respondeo. Sensu allegorico. Concedo. Sensu literali. Subdist. Unus Augustinus. Transeat. Alii. Nego.

## De interpretationibus hæreticorum.

- 1º Aliis hac manducatio est mere logica per fidem in Christi carnem et sanguinem, seu humanitatem. Ita ut v. 51º particulæ 22.... δε insinuent aliquid addi conceptui generali antea exposito: Christum esse cibum non solum qua Deus est, sed et qua homo est. Ita Hengstenberg, post Calvinum etc. Isti negant futurum δώσω designare rem futurum, vel mortem Christi.
- 2º Aliis item est logica, sed connotans Christi mortem piacularem, juxta hæc: ἢν ἐγὼ δώσω ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς. Versu 51 admittitur verus transitus: Non tantum sermo meus est cibus vitæ, sed idipsum erit et mors mea cruenta (caro et sanguis). Mors docet per exempla id quod sermo per verba. Ita Grotius, Kuinoel, Tholuck. Urgent isti futurum δώσω, et δώσω ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς, quod omnino volunt intelligi de oblatione in mortem. Hinc est quod etiam allusionem ad cœnam eucharisticam admittunt, juxta 1 Cor. 11, 26.
- 3º Aliis est manducatio virtualis, seu mystica, ad quam fides in Christum sit necessaria dispositio. Itaque sumptio carnis et sanguinis Christi ipsis est activa susceptio vitæ novæ, cujus Christus sit fons et auctor. Hæc autem nobis datur ob merita mortis ejus. Ita, ut videtur, Olshausen. Eam se vitam dare discipulis Jesus actione symbolica, aiunt, in cæna significavit. Unde et præsentis sermonis et cænæ una et eadem sit idea.

Interpretationes istæ, quamvis aliquam speciem præ se ferant, falsæ tamen esse apparent, quum ex dictis supra in demonstratione *Propositionis*, tum ex hoc unico argumento, quod habeant contra se traditionem totius antiquitatis christianæ.

### EXPOSITIO TEXTUS.

V. 57° et 58° exponit Christus mirabiles effectus cibi cœlestis : unionem cibi cum substantia sumentis et vitæ supernaturalis communicationem.

QUI MANDUCAT..., IN ME MANET ET EGO IN ILLO. Sunt qui velint hæc dici tantum de unione animæ justæ per fidem et per amorem mutuum (Grot., Kuin...). Alii de unione per fidem ex parte fidelis, et de unione mystica Christi cum fideli per vitam supernaturalem (Hengst. Olsh.). — At perperam : exponitur enim illa unio quam habet cum anima Christus quatenus vere cibus ejus est. — Dictio: in aliquo manere Joanni familiaris est ad aliquam unionem designandam; sed varias designat unionis species, Cibus intra corpus recipitur, deinde manet in corpore transmutatus in corporis substantiam, in quam ita vitam influit. Sie Christus totus in Eucharistia corporaliter, licet sacramentaliter, recipitur in corpus nostrum, et porro statim unitur ipsi anima; digestis vero speciebus, humanitas quidem Christi in nobis esse desinit, sed divinitas Christi in nobis manet, et nos in ea, quatenus aliqua vera, licet analogica ratione cibus ille divinus transformat animam nostram in divinam Christi substantiam. Præclare in hæc Cyrill. Alex.: - Considerandum est, non habi-- tudine solum, quæ per caritatem intelligitur, Christum in - nobis esse, verum etiam et participatione naturali. Nam quem-- admodum si quis liquefactam igne ceram alii ceræ similiter " liquefactæ ita miscuerit, ut unum quid ex utrisque factum " videatur, sic communicatione corporis et sanguinis Christi - est ipse in nobis et nos in ipso. - Hæc tamen intellige secundum analogiam inter naturam Dei propriam et participatam (1).

<sup>(1)</sup> Abstinendum ducimus ab ulterioribus Patrum citationibus de hoc Christi sermone eucharistico: textus enim de ca re egregios reperiet quisque in breviario in lectionibus festi et octavæ SS. Corporis Christi.

— Jam eo ipso quod anima ita fit christiformis, vitam accipit supernaturalem scilicet:

V. 58. SICUT MISIT ME VIVENS PATER, ET EGO VIVO PROPTER PATREM: ita et qui manducat me, et (etiam) ipse vivet propter me. Sensus est: Sicut ego, propter unionem meam cum Patre vivente, vitam habeo divinam, ab eo mihi necessario cum divinitate communicatam, et a me Deo humanitati meæ collatam, ita et homo carnem et sanguinem, humanitatem meam, in se per Eucharistiam suscipiens, et ipse, propter similem sui unionem mecum, vitam divinam participatam accipiet. Quantæ sublimitatis hæc ab ipso Christo proposita comparatio! Igitur anima per Eucharistiam accipit divinam quamdam vitam per se æternam et in cælis consummandam. Sed et corpus ipsum, in ordine ad eamdem vitam æternam, accipit, licet moraliter, semen immortalitatis gloriosæ. — De quibus lege a Lapide.

Non pauci interpretes exponunt õià sensu per. Unde sic : vivo per Patrem... vivet per me. Quæ expositio usui loquendi non obstat estque facilior, et vere probabilis.

V. 59. Epiphonema est, præcipua sermonis adjuncta resumens. Cf. v. 32. 41. 49. 50. 52. 55. Unde confirmatur nostra sententia de unitate subjecti totius sermonis.

V. 60. Locus indicatur ubi habitus est sermo, ut 1, 28, ob rei ibi actæ momentum.

# Effectus sermonis in discipulos.

61. Multi ergo audientes ex discipulis ejus, dixerunt: Durus est hic sermo, et quis potest eum audire? 62. Sciens autem Jesus apud semetipsum quia murmurarent de hoc discipuli ejus, dixit eis: Hoc vos scandalizat? 63. Si ergo videritis Filium hominis ascendentem ubi erat prius? 64. Spiritus est, qui vivificat: caro non prodest quidquam. Verba, quæ ego locutus sum vobis, spiritus et vita sunt. 65. Sed sunt quidam ex vobis, qui non credunt. Sciebat enim ab initio Jesus qui essent non credentes, et quis traditurus esset eum. 66. Et dicebat: Propterea dixi vobis, quia nemo potest venire ad me, nisi fuerit ei datum a Patre meo. 67. Ex hoc multi discipulorum ejus abierunt retro: et jam non cum illo ambulabant.

V. 61. Jam de effectibus sermonis Jesu in ejus discipulos. — AUDIENTES, ἀχούσαντες, id est, qui audierant. — DURUS EST HIC SERMO (σχληρός), difficilis captu, ET QUIS POTEST EUM AUDIRE absque offensione, ob rei propositæ enormitatem. At quænam eis offensioni erant? Tria, ut multis videtur: a) posse Christi carnem edi et sanguinem ejus potari: — b) hanc manducationem esse omnibus edentibus fontem vitæ æternæ: — c) forte etiam. Christi carnem esse panem qui de cœlo descendisset (v. 41). — S. Thomas vult eos fuisse scandalizatos quia audierant Dominum sibi divina attributa adscribentem, quum ipsi ejus divinitatem non crederent. Quod et nobis valde probabile videtur ex responso Christi v. 63 et 65: altero probat se Deum, altero assignat causam scandali, incredulitatem.

V. 62. SCIENS AUTEM JESUS APUD SEMETIPSUM, quum discipulos loquentes non potuisset naturali modo audire. Sciens itaque ut cordium scrutator, adeoque scientia divina, dixit eis : hoc vos scandalizat?

V. 63. SI ERGO VIDERITIS FILIUM HOMINIS ASCENDENTEM UBI ERAT PRIUS? Subaudi : quid tunc dicetis?

Quæritur 1º de quanam ascensione Christus loquatur.

**R.** Procul dubio de ascensione sua visibili et gloriosa in corpore resuscitato. Nam 1) ascensio, de qua hic, debet esse sensibilis, secus quid ad scandalum? — 2) ex alia parte, ut historia nos docet, videntibus illis elevatus est (Act. 1, 9).

Aliqui tamen hoc negant, ut de Wette, quia, ait, Joannes nusquam ascensionem illam visibilem commemorat. At ratio est infirma, ut patet ex scopo Joannis, supplendi scilicet quæ alii tacuerant, non retractandi quæ Synoptici dixerant.

Alti volunt ascensionem illam esse Christi mortem. Ita Olshausen et de Wette, ut explicent responsum Christi : tenent enim discipulos scandalizatos fuisse quia audierant (v. 52) Messiam moriturum morte cruenta. Sed hoc gratis omnino asseritur. Nihil simile in contextu reperitur.

Quæritur 2º de sensu responsionis Christi.

R. 1 sententia. An tune etiam scandalum capietis? Profecto non, sed confundetur vestra incredulitas gloriæ meæ evidentia. Ha SS. Cyrill. Alex., Chrysost., Thom.; Luc. Brug., Klee, Tholuck.

Rationes. 1) Ex v. 64. Christus videtur velle tollere rationem capti scandali. Unde idem finis supponendus responsionis de qua hic. — 2) Quum viderint ascendentem in cœlum, scient profecto posse eum hæc mirabilia et divina, de quibus dixit, per divinam suam virtutem operari. — 3) Minus difficile est admittere, Filium Dei in cœlis commorantem posse homines carne divina sua alere, quam tale quid posse præstare merum hominem.

2° sententia. - Scandalizamini quia putatis me more laniorum daturum carnem meam? Hoc falsum esse apparebit quando ad cœlum integrum corpus meum assumpsero. - Ita S. August. — Non est satis obvium.

3° sententia. — Quanto magis tunc scandalum capietis! Nunc scandalizamini, quando dico me vobis daturum carnem meam vobis in terra præsentem; quanto magis, quando hæc ipsa caro erit in cœlis! — (1) Ita Maldon., Tolet., Bossuet, Beelen.

Rationes. 1) Juxta enunciationis modum, exspectatur responsio scandalum aggravans.. — 2) Loci similes: Jo. 1, 50; 3, 12. — 3) Congrua hujus sensus expositio. — 4) Inde revera postea hæretici scandalum ceperunt et ansam S. Eucharistiæ impugnandæ: v. g. calviniani. — Hæc nostra.

V. 64. SPIRITUS EST QUI VIVIFICAT: CARO NON PRODEST QUID-QUAM. Enunciatio proverbialis est, de cujus in re præsenti applicatione disputatur.

I<sup>a</sup> expositio. SPIRITUS EST spiritualis intellectus verborum meorum; caro, intellectus materialis et crudus hujus manducationis. Spiritualis iste intellectus excludit, non manducationem realem, sed ferinam, de qua, aiunt. v. 52° Judæi cogitabant, et ob quam scandalizabantur.

Rationes. 1) Ita directe tollitur scandalum de quo v. 53°. — 2) Optime præparantur discipuli ad institutionem SS. Eucharistiæ.

Contra est: (a) Non apte spiritus vocatur conceptus manducationis sacramentalis, per oppositionem ad conceptum manducationis ferinæ, qui caro dicatur, quasi in sacramento caro non

(1) Olshausen et de Wette ita: « Scandalizamini quia dixi me moriturum morte violenta. Quanto magis scandalizabimini quando me mortuum videbitis? » Nititur hæc expositio falso supposito circa factum ascensionis de qua hic loquitur Christus.

vere manducaretur. — b) Non suffragatur usus loquendi. — c) Difficilis nexus cum v. 65, ubi de quorumdam incredulitate in Christi divinam filiationem agitur.

2ª expositio. SPIRITUS est divinitas carni Christi unita; CARO, sola humanitas, quæ foret a divinitate separata. Ita August., Cyrill. Alex., Hengst., Beelen, Maier etc. (NON PRODEST QUID-QUAM habent ut hebraismum, pro sola non prodest, vel non adeo prodest).

Rationes. 1) Usus loquendi Scripturæ. Ubi spiritus opponitur carni, hæc sonat, in re de qua agitur, elementum mere naturale, ille, elementum supernaturale seu divinum. Cf. Is. 31, 3; Matth. 26, 41; Jo. 3, 6; Rom. 1, 3; 8, 5. 8. 9; Gal. 3, 3; 1 Pet. 3, 18. — 2) Nexus cum versiculis 63 et 65, ubi de manifestatione et fide divinitatis Christi. — 3) Scopus Christi, tollendi scandalum ortum ex eo quod Christus sumptioni carnis et sanguinis sui divinos effectus tribueret. Verba v. 64 hanc rationem scandali prorsus tollunt, dum illos effectus tribuunt divinitati carni unitæ.

Contra est hoc unum, quod in hac expositione caro sumitur metaphorice in versu 64, quum in Christi sermone hactenus vox caro perpetuo sensu proprio fuerit adhibita. Hoc tamen, eo quod enunciatio v. 64 proverbialis erat, et usus loquendi sensum carnis opposita spiritui satis determinaverat, poterat auditoribus non obscurum videri.

Hæc expositio videtur nobis præferenda.

Nota. Hæretici non pauci ita exponunt: Spiritualis mei manducatio vivificat, carnalis, seu realis (quam cogitatis) meæ carnis manducatio nihil prodest. Quæ expositio illico falsificatur, ex eo quod gratis omnino sumitur caro sensu manducationis realis. Christus aperte dixerat esse carnem suam manducandam ad ritam. Accedit quod spiritus quatenus opponitur carni absurde significaret, istius ipsius carnis manducationem mysticam. Terminus oppositionis nequit utrumque oppositorum ingredi.

Aliæ expositiones minoris momenti videri possunt apud Maldonatum et Olshausen.

VERBA QUE EGO LOCUTUS SUM VOBIS in hoc ipso sermone de carne mea manducanda, spiritus et vita sunt, id est. Spiritus vivificans. Expositio horum verborum intime connexa est cum expositione immediate\* præcedentium. Nos igitur ita: "Verba quæ ego locutus sum vobis, agunt de divinitate mea, in qua est ea omnis vivificandi efficacia quam modo tribuebam carni meæ, utique cum divinitate conjunctæ."

V. 65. SED SUNT QUIDAM EX VOBIS QUI NON CREDUNT divinitati meæ (vel, divinæ missioni meæ), et inde causa scandali adhuc apud eos persistentis. — sciebat enim ab initio, quando istos elegit in discipulos, qui essent non credentes, sicut etiam non ignorabat quis traditurus esset eum, et nihilominus et hunc et illos elegit. — Hæc addit S. Joannes ad explicandos in antecessum versiculos 71 et 72.

V. 66. ET, hæc præsciens, dicebat: propterea, quia ad rectam sermonis mei intelligentiam necessaria est fides in me, et quia hæc est donum Dei, ideo dixi vobis, vestrum aliquorum jam tunc præsciens incredulitatem: NEMO POTEST VENIRE AD ME per fidem, NISI FUERIT EI DATUM A PATRE MEO. Vide ad v. 44.

V. 67. EX HOC tempore MULTI DISCIPULORUM EJUS ABIERUNT RETRO..., ab ejus conversatione et a fide in eum se subtrahentes. Inter eos tamen nullus ex duodecim apostolis, ut patet ex. v. 68. Et Jesus sinit eos abire cum æterno animarum eorum dispendio. Ipsis igitur responsione a se data non satisfecerat. Unde sic contra protestantes v. 64 objicientes discurrere licet: Si Christus v. 64° intendit excludere manducationem realem qua scandalizabantur discipuli, tunc vel isti intellexerunt sensum Christi, et, si ita, quare abierunt retro? vel non intellexerunt, et, si ita, excusari nequit Magister quod non clarius mentem suam aperuerit et eorum permiserit damnationem — pour un mal-entendu! — Veritas est, eos credidisse forte Jesum Messiam, Filium tamen Dei naturalem eum certe credere noluisse. Patet ex contrario v. 70, ubi Petrus, apostolorum nomine, ipsorum profitetur fidem in Christum Deum.

# Effectus sermonis in apostolos.

68. Dixit ergo Jesus ad duodecim: Numquid et vos vultis abire? 69. Respondit ergo ei Simon Petrus: Domine, ad quem ibimus? verba vitæ æternæ habes. 70. Et nos credidimus, et

cognovimus quia tu es Christus Filius Det. 71. Respondit eis Jesus: Nonne ego vos duodecim elegi: et ex vobis unus diabolus est? 72. Dicebat autem Judam Simonis Iscariotem: hic enim erat traditurus eum, cum esset unus ex duodecim.

V. 68. Nunc de effectu sermonis Jesu in duodecim apostolos. DIXIT ERGO, dum abeuntes conspiceret, JESUS AD DUODECIM qui omnes remanserant: NUMQUID ET VOS VULTIS ABIRE? Quæ verba intimum cordis Jesu dolorem et specialem in electos apostolos amorem produnt. — VULTIS: ergo abire liberum ipsis fuisset; ergo et ceteri libere abierunt, et, si voluissent, a Patre trahi et Filio dari potuissent.

V. 69. RESPONDIT ERGO EI SIMON PETRUS, ex innato sibi fervore, omnium sodalium nomine, omnium secum sensa concordare ratus: DOMINE AD QUEM IBIMUS, te derelicto? VERBA VIT.E. ETERNÆ HABES: doctrina tua ea est, quam qui crediderit et opere secutus fuerit, vitam æternam assequatur. Hæc tu habes et nemo alius præter te! Et statim dat rationem.

V. 70. ET NOS CREDIDIMUS ET COGNOVIMUS (πεπιστεύχαμεν καὶ ἐγνώκαμεν): Jam dudum credidimus et etiamnum credimus; neque fides nostra cæca est: nam et cognovimus et etiamnum cognoscimus ob miracula etc., quia tu es christus, Messias promissus, filius dei. Græce: ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ τοῦ ζῶντος (Plures: ὁ ἄγγος τοῦ θεοῦ. Ita Tischend.). En fidei apertissima confessio. Talem quidem exigebat Christus ad panem vitæ accipiendum (v. 35. 40).

Parallelismus Matth. 16, 16 et Jo. 6, 70 difficultatem facit. Confessio enim Petri apud Matth. 16, 16 talis est, ut fidem in Christum Filium Dei solus Petrus tunc habuisse appareat; contra, apud Jo. 6, 70, eadem hec fides omnibus apostolis communis fuisse videtur; et tamen narratio Synopticorum ita procedit. ut confessio Petri, de qua Matth. 16, 16, posterior sit tempore illa quam narrat Joannes 6, 70. Ergone tam brevi temporis intervallo, 10 apostoli a fide divinitatis Christi prius habita exciderant? Non ita sane; sed supponendum potius, apud Jo. 6, 70, nec Petri nec ceterorum apostolorum supernæ Christi naturæ cognitionem tam fuisse plenam ut eum unius cum Patre divinæ

naturæ crederent. Confirmatur hic respondendi modus ex probabili lectione, juxta quam dixisset Petrus : ὅτι τὸ εἶ ὁ ἄγιος τοῦ θεοῦ, quod non tantum dicit ac ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ. Quodsi hæc ultima lectio adoptetur, cogitandus est conceptus ille film dei nondum cum omni sua plenitudine eis innotuisse.

V. 71. RESPONDIT JESUS: NONNE EGO VOS DUODECIM ELEGI? (Insistit in voce duodecim). Unde talem fidem merito ab omnibus exspectare poteram, et tamen ex vobis unus diabolus est. diabolus: homo pessimus, peccator. Cf. 1 Jo. 3, 8; Jo. 8, 44; 13, 2. — Dieit: diabolus est. Ergo jam tunc Judas malus erat (v. 72).

Jesus hic Judam commemorat a) ut corrigat assertum universale Petri, omnes apostolos bonos supponentis; — b) ut apostolos præmuniat contra scandalum proditionis Judæ; — c) quia, ut probabile multis videtur, sciebat Judam unum esse ex iis qui non credebant divinæ suæ missioni. Utrumque enim arcte cohærere suadet v. 65.

V. 72. DICEBAT ENIM JUDAM SIMONIS filium ISCARIOTEM (hebraice vel אישׁ קרירת, homo ex Kerioth, Jos. 15, 25; vel, ut minus probabiliter vult Hengst., אישׁ שְׁקרוֹת, homo mendaciorum, cognomine ob proditionem dator. — QUUM, quamvis esset unus ex duodecim. Unde sceleris nimia atrocitas!

#### APPENDIX.

# Paraphrasis exegetica Jo. VI, 26-70.

Respondit eis Jesus: Vere dico vobis, quæritis me, non quia vidistis miracula mea (et ideo me habetis magistrum divinitus missum; sed quia heri manducastis ex panibus multiplicatis, et saturati estis (unde similia munera temporalia a me exspectatis). At potius operam vestram impendite ut consequamini, non cibum corporeum qui perit, sed cibum qui permanet in vitam æternam, quem Filius hominis olim dabit vobis (Intendit Christus Eucharistiam post annum a se instituendam): talem enim dandi potestatem a Patre Deo accepit. Dixerunt ergo ei: Quid nos facere oportet, ut operemur opera Deo grata, quibus hunc panem ab eo

recipere mereamur? Respondit Jesus : Hoc est opus illud Deo gratum, ut credatis in eum quem misit ille. Dixerunt ergo ei : Quod ergo tu facis miraculum quo te agnoscamus Filium Dei et in te qua talem credamus? Quid tu operaris? Heri quidem dedisti nobis panes : sed hoc parum est : majus quid fecit Moyses . Nam patres nostri manducavere in deserto mannam, quæ erat panis de cœlo, sicut scriptum est : Panem de cœlo dedit eis manducare (Tuus autem panis terrenus erat . Dixit eis Jesus : Vere dico vobis : Non Movses dedit vobis panem qui de cœlo dici mereatur; sed Pater meus dat vobis panem de cœlo verum. Iste enim panis est panis Dei, qui de cœlo descendit et humano generi vitam confert. Dixerunt ei : Domine, semper da nobis panem hunc. Dixit eis Jesus : Ego ipse sum panis ille vivificans : ideo qui venit ad me credens, non esuriet unquam neque sitiet nam ei meipsum panem vitæ æternæ dabo . Sed jam dixi vobis, quia vidistis me (miraculis vobis ut Filium Dei manifestatum, et non creditis in me aunde pani vitæ a me recipiende obicem ponitis. Est autem hæc fides donum Dei Patrist. Omnis quem dat mihi Pater meus ad me credens veniet, et eum qui venit ad me, non repellam (sed pane illo vita pascam). Quia descendi de coelo, non ut faciam voluntatem meam quam vos aliam a voluntate Patris putare possetis, sed voluntatem ejus qui misit me. Hæc est autem voluntas ejus qui misit me Patris, ut neminem eorum quos dederit mihi credentes perire sinam, sed ut resuscitem illes in die ultimo, resurrectione carnis gloriosa. Sed et voluntas Patris mei est, ut omnis qui agnoscit Filium suum et credit in eum, habeat vitam æternam et ut resuscitem eum ad gloriam in die ultime. Murmurabant autem Judæi, doctores et magistratus, ibi adstantes, contra eum, quia dixerat : Ego sum panis vivus qui de cœlo descendi. Et dicebant: Nonne hic est Jesus filius Joseph, cujus novimus patrem et matrem? Est ergo in terra natus. Quomodo ergo dicit iste : Descendi de cœlo? Respondit eis Jesus : Nolite inter vos murmurare, tacete. Et resumens interruptum sermonemo: Nemo potest venire ad me nisi Pater qui misit me traxerit eum per gratiam; et ita tractum ego resuscitabo ad vitam æternam in die ultimo. Scriptum est in libris prophetarum : E? erval garnes docti a Deo. Omnis igitur qui Patrem se docentem audierit et audita didicerit, venit ad me. — Nolo tamen dicere ullum unquam hominum Patrem meum immediate vidisse : nemo enim nisi is qui est a Deo (per æternam generationem) vidit Patrem. — Vere dico vobis, qui credit in me habet vitam æternam.

Ego enim in me credentibus sum panis vitæ æternæ. Patres quidem vestri manducaverunt mannam (alimentum vitæ corporalis), et tamen corpore mortui sunt. Hic est autem panis de cœlo descendens in cibum animæ, talis ut si quis ex ipso manducaverit non moriatur morte animæ (sed nec morte corporis ad beatam vitam resuscitandi). Ego sum panis vivus (adeoque vivificans, qui de cœlo descendi : si quis manducaverit ex hoc pane vivet in æternum : panis autem ille quem ego dabo manducandum, caro mea est, quam ego ipse dabo (vobis et pro vobis in illa manducatione) immolatam pro æterna vita generis humani. Disputabant ergo inter se Judæi, dicentes: Quomodo potest iste nobis carnem suam dare manducandam? (Num vivam? Num mortuam et concisam? Num alio modo portentoso?) Dixit ergo eis Jesus : Vere, vere dico vobis : nisi realiter manducaveritis carnem Filii hominis, sed et sanguinem ejus item realiter biberitis, non habebitis vitam æternam in vobis. Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem, habet vitam æternam (animæ simul ac corporis), etenim ego ipse resuscitabo eum in die ultimo. Caro enim mea vere, et non figurate tantum, est cibus, et sanguis meus item vere est potus. Unde qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem, in me manet et ego in eo (tali unione mutua qualis est inter cibum et substantiam sumentis). Et sicut misit me Pater vivens, et ego ob meam cum ipso unionem vivo vita divina Patris, ita etiam qui manducat me, vivet, ob unionem quam mecum habet, vita divina quæ mea est. Hic est panis qui de cœlo descendit. Non sicut manducaverunt patres vestri mannam, et mortui sunt. Qui manducat hunc panem vivet in æternum.

Hæc dixit docens in synagoga in Capharnaum.

Multi autem ex discipulis ejus, postquam hæc audierant, dixerunt : Captu difficilis est hic sermo; et quis potest eum sine offensione audire. Jesus autem, sciens apud semetipsum (neque eos audiens) murmurare eos de hoc, dixit eis: Hoc vobis est scandalo? Quanto magis idipsum vobis erit scandalo, quando videbitis me Filium hominis ascendentem eo ubi eram prius! (Quanto difficilius videbitur, posse in terris manducari carnem hominis in cœlo degentis! Spiritus, id quod in me divinum est, vivificat edentes me; caro, id quod mere humanum est, per se sola ad illam vitam nihil prodest. Quæ autem dixi vobis, spiritum sonant divinum vivificantem qui in me est. Causa scandali quorumdam vestrum est eorum in meam divinitatem incredulitas. Sciebat enim Jesus ab initio (dum eos eligebat in discipulos) qui essent non credentes, item, quis se esset traditurus. Et dicebat: Ideo dixi vobis: Nemo potest venire ad me, nisi fuerit ei datum a Patre meo.

Ex hoc tempore multi ex discipulis ejus, in suscepto scandalo perseverantes, ab ejus conversatione et a fide messianicæ ejus missioni antea præstita sese subtraxerunt.

(Quos quum abeuntes videret) dixit Jesus ad duodecim apostolos suos : Numquid et vos vultis abire? Respondit Simon Petrus : Domine quo, te derelicto, ibimus? Verba habes divina doctrina qua sola ad vitam aternam ducere valeat. Nos fide tenemus et indubie novimus te esse Messiam, sanctum Dei.

### SCHOLION DOGMATICUM.

 $A_j$  Demonstratio præsentiæ realis Christi in Eucharistia sic commode ex sermone Jo. VI proponi potest.

Christus in hoc sermone dicit se daturum credentibus panem crelestem, qui alius non sit ac sua persona, Deus et homo, caro et sanguis ipsius, ita ut panis iste vitam æternam sumentibus conferat. Quæ quum explicari nequeant de participatione meræ figuræ Christi, patet ibi agi de aliquali unione cum Christi Deihominis rera et propria substantia, sive tandem hæc unio sit logica, rirtualis vel realis. Sed ex facto institutionis patet a) idem tunc dari in præsenti quod Jo. VI promissum fuerat in futurum; b) id quod in cæna dabatur fuisse datum in realem manducationem. Ergo et in sermone Jo. VI promissa fuerat et in cæna dala est vera Christi Dei-hominis substantia realiter

manducanda sub panis et vini speciebus (1). Quodsi ita in cœna, ergo et postea in Ecclesia: dixit enim Christus: Hoc facite in meam (in meæ mortis) commemorationem (1 Cor. 11, 26). Ergo in actu saltem communionis Christum in Eucharistia realiter esse præsentem, ex hoc sermone, collato cum facto institutionis, invicte demonstratur.

B) Ex v. 54 urgebant olim hæretici hussitæ præceptum omnibus fidelibus impositum communicandi sub utraque specie. At perperam. Nam jubet quidem Christus ut sumatur caro sua et sanguis, id est tota sua humanitas (cf. Matth. 16, 17; Gal. 1, 16); sed minime ut utrumque sumatur sub duplici specie carnem et sanguinem seorsim repræsentante. Secus Christus sibi contradiceret v. 52°: Si quis manducaverit ex hoc pane, vivet; et 58°: qui manducat me, vivet. — Cf. 1 Cor. 11, 27, ubi disjunctiva vel indicat utrumque sub alterutra specie adesse.

(') Ex eodem versiculo iidem Bohemi deducebant Eucharistiæ receptionem etiam *parvulis* esse jure divino necessariam. Est enim, aiebant, præceptum universale.

Resp. 1) Nego universalitatem omnimodam præcepti: ponitur enim in secunda persona; ac proinde iis imponitur qui præceptum possint audire et intelligere, et id cum debitis fidei etc. conditionibus adimplere. — 2) Infantibus sufficit baptismus, per quem acceperunt vilam, quam, donec adoleverint, necessario servant integram: nihil enim in eis vitam debilitare potest: unde tunc alimento spirituali ad vires debilitatas restaurandas destinato non indigent. Secus in adultis. — Hinc si etiam infantibus præceptum esset applicandum, id aliunde, v. g. ex interpretatione traditionali constare deberet. Sed ex ea constat de contrario. Ergo...

D) Per S. communionem, ut dictum est in commentario, divinitas Christi ad modum cibi animæ unitur eique vitam divinam participatam confert. Quum autem divinitas sit immutabilis, patet terminum hujus unionis quærendum esse in anima hominis, cui accedat aliquid, vi cujus specialem ac novam ad Deum relationem nanciscatur. Id autem est gratia sanctificans (prima vel

<sup>(1)</sup> Vide idem argumentum apud Bossuet, Médit, sur l'Evang, La Cène. 1re partie, 33e jour.

secunda), qua vivit anima; et jus quoddam ad gratias actuales, quibus vita conservetur.

- E) Patres antiqui, Ignat, Iren., Tert., Cypr., Greg. Nyss., Cyrill. Alex., carnis resurrectionem corporibus deberi probant ob Eucharistiæ sumptionem, per quam corpus Christi gloriosum, corporibus fidelium unitum, semen quoddam immortalitatis suæ eis inferat. Cf. Act. 2, 24. Hoc tamen semen in quantum physicum est, videtur confundi cum gratia sanctificante, cujus resurrectio carnis gloriosa fructus est. Moraliter inspectum, est speciale motivum ortum ex unione carnis nostræ cum carne Christi incorruptibili. Vide Rom. 8, 11.
- F) Versiculis 37. 44. 45. 66 continetur doctrina de gratiæ fidem prævenientis necessitate et efficacia. Nemo venit ad Christum credens nisi a Patre trahatur per propositam intellectui doctrinam fidei et motam voluntatem ad eam credendam; et omnis quem ita a se tractum Pater dat Filio, venit ad eum. Neque ideo tollitur liberum arbitrium : nam is tantum datur qui trahenti libere obsequitur; et si quis non trahitur a Patre, id sibi culpæ vertat quod gratiis ulterioribus libere obicem posuerit. Qui voluere, abierunt; qui voluere, remanserunt (v. 67-69). Vide S. August. in Jo. 6, 44.
- G) De divinitate Christi vide v. 32, 39, 40, 46, 55, 58, 62, 65. Filius Dei est, qui solus vidit Patrem, secretorum scrutator, dominus vita ac mortis; fons vita supernaturalis, quum ipse vivat vita Patris. Quæ omnia divinitatis attributa esse patet.

# CAPUT VII.

Argumentum. Totum caput refertur ad gesta et dicta Jesu in festo Scenopegiæ Jerosolymis. — Jesus remanet in Galilæa usque ad festum Scenopegiæ, cujus occasione occulte petit Jerosolymam (1-13). — Festivitate mediante docet in templo, et Judæis mirantibus quod doceat ea quæ non didicerit apte respondet. — Purgat se capitali crimine violati sabbati. — Disputat cum Judæis et turbis varia de ipsius persona opinantibus (14-36). Ultimo die festivitatis instantius ut in se credant hortatur: unde in turbis dissensio, a Judæis mandatum Jesum apprehendendi (37-44). — Id præstare non ausi ministri reprehenduntur; sed et Nicodemus causam Jesu agens conviciis a Judæis excipitur (45-53).

### Iter Jerosolymam ad Scenopegiam.

1. Post hac autem ambulabat Jesus in Galilaam, non enim volebat in Judwam ambulare : quia quærebant eum Judæi interficere. 2. Erat autem in proximo dies festus Judworum, Scenopegia. 5. Dixerunt autem ad eum fratres ejus : Transi hinc, et vade in Judwam, ut et discipuli tui videant opera tua, que facis. 4. Nemo quippe in occulto quid facit, et quarit ipse in palam esse : si hac facis, manifesta teipsum mundo. S. Neque enim fratres ejus credebant in eum. 6. Dicit ergo eis Jesus : Tempus meum nondum advenit : tempus autem vestrum semper est paratum. 7. Non potest mundus odisse vos : me autem odit : quia ego testimonium perhibeo de illo quod opera ejus mala sunt. 8. Vos ascendite ad diem festum hunc, ego autem non ascendo ad diem festum istum : quia meum tempus nondum impletum est. 9. Hac cum dixisset, ipse mansit in Galilæa. 10. Ut autem ascenderunt fratres ejus, tunc et ipse ascendit ad diem festum non manifeste, sed quasi in occulto. 11. Judæi ergo quærebant eum in die festo, et dicebant: Ubi est ille? 12. Et murmur multum erat in turba de

eo. Quidam enim dicebant: Quia bonus est. Alii autem dicebant: Non, sed seducit turbas. 45. Nemo tamen palam loquebatur de illo propter metum Judæorum.

V. 1. Post H.E., id est, post ea quæ capite præcedenti narrata sunt, quæ acciderunt in Galilæa paulo ante festum Paschatis (6, 4). Ab hoc autem Paschate incipit annus ultimus vitæ Christi. — AMBULABAT JESUS IN GALILEAM, id est, in Galilæa, ἐν τῆ Γαλιλαία. Galilæam non reliquerat, sed in ea versabatur (id enim sonat τὸ AMBULABAT, hebraice Τὸπ) assidue, ibique festa Paschatis et Pentecostis egerat. — NON ENIM VOLEBAT IN JUD.EAM, ἐν τῆ Ἰοροαία, AMBULARE, QUIA QUEREBANT EUM JUD.EI (primores nationis) INTERFICERE. Cf. 5, 18. Atque hæc ipsi erat sufficiens ratio ut festis Paschatis et Pentecostis illo anno a visitando templo licite abstineret.

V. 2. ERAT AUTEM IN PROXIMO DIES FESTUS JUD. EORUM, SCENO-PEGIA. Græce σχηνοπηγία, ad literam, constructio tubernaculi. Erat festum tabernaculorum, quod celebrabatur a die XV ad XXIII mensis Tisri, id est versus initium mensis nostri Octobris. Festum tabernaculorum (הַג הַּפְבוֹת) celebrabatur in memoriam itineris populi Dei in deserto, quo tempore in tentoriis degere coactus fuerat. Agebatur autem per dies septem, quibus octavus ceu celebratissimus adjiciebatur. Hoc octiduo debebant Israelitæ habitare in tentoriis, quæ in plateis, foris etc. prope domos suas exstruebant. Festum erat lætissimum; sacrificiis pluribus, quam quæ aliis festis mactabantur, solemne habebatur; et in gratiarum actionem pro perfecta vindemia Hebræi illis diebus ramos palmarum, salicum aliarumque arborum manibus gestantes incedebant, ex quibus ramis etiam tabernacula conficiebant, Cf. 2 Esd. 8, 14-17; 2 Mac. 10, 7, Recentiori ævo, teste Talmude (Succa 4, 9, 10) septem primis diebus sacerdos quotidie mane vase aureo aquam ex fonte Siloe haustam solemni ritu in templum ferebat et in cornu altaris vino mistam, effundebat, Levitis interim Hallel decantantibus et populo ingenti lætitia gestiente. Utrum etiam octavo die tales libationes fierent disputant eruditi. Qui affirmant, unius rabbini Judæ (in Succa 4, 9) auctoritatem pro sua sententia afferunt. Præterea quotidie in atrio mulierum magnæ lampades accendebantur; sacerdotes et Levitæ in atrii interioris quindecim gradibus psalmos graduum comitantibus instrumentis musicis cantabant; proceres in atrio mulierum choreas ducebant (vide Jahn : Archæologia, § 356 et Lightfoot : Ministerium templi, c. 16.) Erat autem hoc festum unum ex tribus festis præcipuis, quibus omnes masculini sexus Israelitæ templum jerosolymitanum adire tenebantur. Christus quando poterat, præscriptum iter suscipere non omittebat. Unde

V. 3. DIXERUNT AUTEM AD EUM FRATRES EJUS.

# DISSERTATIO

0

## de fratribus Domini (1).

### Quæritur 1º quinam fuerint isti fratres Jesu.

R. P sententia. Frahres germani, filii S. Josephi et B. Virginis naturali generatione ex eis orti. Ita seculo IV Helvidius, contra quem S. Hieronymus scripsit librum De perpetua virginitale B. Mariæ; ita rationalistæ nonnulli, inter quos olim Renan (Vie de Jésus, 13° edit. p. 25. 26). (2) — Est sententia haeretica, damnata in concilio lateranensi anni 649 can. 3°: «Si quis non confitetur... Mariam... Deum Verbum... absque «semine concepisse ex Spiritu sancto et incorruptibiliter gemuisse, indissolubili permanente et post partum ejusdem virginitate, anathema sit. «

Argumenta Helvidii. 1) Matth. 1, 18: andequam convenirent. Ergo postea convenerunt. Si non debuissent aliquando convenire, cur Maria Josepho desponsata fuisset! — 2) Matth. 1, 25: non cognoscebat eam donec peperit. Ergo postea carnaliter eam cognovit. — 3) Luc. 2, 7: peperit filium suntm primogenitum. Ergo et alios postea genuit. — 4) Multis locis Evangeliorum, Actorum et Epistolarum sermo est de fratribus Jesu.

<sup>(</sup>i) Videsis hanc ipsam dissertationem multo fusius a me tractatam in periodico: Études religieuses. Janv. et Févr. 1878.

<sup>(2)</sup> At in libro recentissimo: Les Évangiles. Appendice, p. 542, mutavit sententiam, et fere omnia retractavit quæ in Vie de Jésus, de hac re scripserat. Quod et circa alia bene multa præstitit. Istine sunt qui velint suis somniis intemeratam fidem adhiberi?

Respondet S. Hieronymus ad 1) Helvidius antequam pœnitentiam ageret morte præventus est. Ergone pænituit eum post mortem? -- Postulabat autem honor Jesu et Mariæ ut a desponsata matre Jesus nasceretur. — ad 2) Varia opponit e S. Scriptura exempla: Ego sum, ego sum, et donec senescatis ego sum (Is. 46, 4); item Deut. 34, 6: Non cognorit homo sepulchrum eius (Moysis) usque in præsentem diem; et 1 Cor. 15, 25: Oportet autem illum regnare, donec ponat omnes inimicos sub pedibus ejus. - ad 3) Primogenitus is dicitur qui aperit vulvam, sive alii gignantur postea sive non. Cf. Exod. 34, 19, 20. - ad 4) Apud Hebræos, fratres dicuntur in Scriptura ratione naturæ, gentis, cognationis, affectus. Vide Deut. 15, 12; Rom. 9. 3. 4; Gen. 12, 5; 13, 8; 14, 14. 16; 29, 10. 15; Ps. 132, 1; Jo. 20, 17 etc. Jam vero istos fuisse Christi fratres ratione naturæ Scriptura non dicit : nusquam enim eos refert e Josepho et Maria genitos; sed nec ratione gentis vel affectus tales erant: tales enim Christus habuit multo plures. Restat ergo ut fratres ejus fuerint ratione cognationis.

Errorem Helvidii a S. Hieronymo invicte profligatum et dudum antiquatum nostra ætate restaurarunt rationalistæ, inter quos Renan in libro suo Vie de Jésus (13º edit. p. 25-26), ubi fratres Jesu, de quibus Jo. 7, 5, opinatur ejus fuisse germanos. Nam, ait, fratres, de quibus apud Joannem, non credebant in Jesum eique adversabantur (Jo. 7, 3-8; Marc. 3, 21: El quum audissent sui, exierunt tenere eum: dicebant enim: Quoniam in furorem versus est). Qui vero a Matthæo et Marco nominantur, Jacobus, Joseph, Simon et Judas, Jesu adhærebant, et tres eorum apostoli ejus erant. Hi cognati Jesu erant, non germani. Ergo apud Joannem designati fratres, alii erant ab his. Ergo fratres apud Joannem citati, erant Jesu germani. Ita Renan. Quod ratiocinium quomodo cohæreat, videat qui potest! Quasi vero repugnaret Jesum, præter illos quatuor, alios habuisse cognatos! (1).

Præter responsiones ad argumenta Helvidii, valet contra ejus

<sup>(1)</sup> Eosdem quatuor dici apud Matth. 13, 55 Mariæ matris Jesu filios, impudentissima audacia idem Renan mentitur, p. 25 in nota Iª.

hæresim et hæc ratio, haud parum stringens et jam a Patribus allata, scilicet: Si B. Virgo Maria alios præter Jesum filios habuisset, eis sane, non vero Joanni, Jesus moriens matrem suam commendasset (Jo. 19, 26, 27).

2º sententia. Filii S. Josephi, quos genuisset ex conjugio priori legitimo antequam Mariam sponsam acciperet. Ita olim sat multi Patres: Origen., Euseb., Hilar., Ambros., Epiphan. etc. (1) Pro ea sunt duo evangelia apocrypha: evangelium arabicum De infantia Salvatoris. (cap. 43) et evangelium De nativitate Mariæ et infantia Salvatoris (prolog. et cap. 8).

Huic sententiæ nuperrime accessit Renan (vide supra).

Contra est communis sententia catholicorum, quam jam tuetur S. Hieronymus contra Helvidium, nº 19, Josephum nempe virginem perpetuo remansisse.

3' sententia. Quatuor cognati Jesu quos nominant Matthæus et Marcus: Jacobus, Joseph (Joses), Judas et Simon, filii Cleophæ fratris S. Josephi. — Ita Stiltingus in Actis Sanct. in capite tomi VI Septembris; Henschenius ad 1 Maii, in vita S. Jacobi; Tillemont; Patrizi: De Evangeliis, Lib. II diss. IX, p. 44-45; Ad. Maier, ad Jo. 2, 12; Hengst., ad Jo. 2, 12; Van Hecke, ad 28 Oct., in vita S. Simonis.

Ratio. Hi quatuor apparent ut fratres Jesu peculiari quodam titulo. Unde et hoc loco hi sunt cogitandi; secus Joannes aliquid adderet ad obviam confusionem præveniendam. Quare habendi sint isti filii Cleophæ, fratris S. Josephi, dicetur infra, ad quæstionem secundam.

Contra affertur, non concipi quomodo potuerit de his dici: neque enim credebant in eum (v. 5). Nam tres ex eis apostolos fuisse, scilicet Jacobum, Simonem et Judam; apostolos autem tunc credidisse in eum, ut liquet ex Jo. 6, 70. — Hæc tamen quæstio, utrum isti tres fralres Jesu, fuerint necne iidem ac tres apostoli homonymi, valide inter eruditos disputatur. Eam infra tractandam reservamus.

4° sententia. Cognati Jesu alii a quatuor supradictis. Ita Tolet., Luc. Brug., Maldon., Beelen.

<sup>(1)</sup> Barhebreus (Chronic, sect. 2, p. 22 edit. Abbeloos) etiam Jacobum Jerosolymitanum dicit filium Josephi.

Rationes. 1) Tres ex quatuor illis apostoli erant, adeoque non increduli. — 2) Præter eos Jesum habuisse alios fratres patet ex Act. 1, 14, ubi, enumeratis 11 apostolis, adjiciuntur mater Jesu cum fratribus ejus. — 3) Jo. 7, 3, fratres Jesu se discernunt a discipulis ejus: Transi hinc... ut et discipuli tui videant opera tua.

Contra est modus loquendi Matthæi et Marci de iis quatuor. Quæritur 2º utrum fratres Jesu, Jacobus, Simon et Judas, fuerint apostoli.

R. 1º sententia affirmat. Tillemont, Tolet., Luc. Brug, Maldon., Beelen, Maier. Hengst. Nititur præcipue testimoniis Scripturæ.

## Rationes. A) e Scriptura

1) Alter Jacobus, apostolus, vocatur Jacobus *Alphæi* (Matth. 10, 3). Ergo Alphæi erat filius (vel certe nepos, ut vult P. Patrizi). Nomen autem aramaicum Alphæi erat (*Chalpar*).

quomodo et Syrus in versione Peschito: Δ9. Idem vero nomen legi poterat Κλωπεί, pro quo habet versio latina Cleophus (1). Jam, apud Jo. 19, 25, stabat juxta crucem Jesu Maxia Cleophue, et apud Matth. 27, 56, Maria Jacobi et Joseph mater; apud Mare. 15, 40, Maria Jacobi minoris et Joseph mater. Sed et Mariam Magdalenam et Salome cruci astitisse, evangelistæ præterea referunt. Ergo illa Maria Cleophæ erat uxor (vel filia, ut vult Patrizi) (2) Alphæi; adeoque ille qui ejus filius dicitur Jacobus, erat Jacobus Alphæi, apostolus, qui porro erat fræter Josephi (vel Josetis). Fuisse autem Jacobum Alphæi, et frætrem ejus Josephum, cognatos Christi, ex eo rursus patet quod S. Joannes dicat Mariam Cleophæ sororem matris Jesu. — 2) Accedit quod S. Judas (3) in epistola sua catholica (Jud. 1) se dicit frætrem Jacobi. Quis ille Jacobus, sine addito, alius cogitari potest

 <sup>(</sup>i) Cleophas tamen aliud videtur nomen ac Klopa abbreviatio scilicet pro Κλεόπατρος. Hoc nomen Κλεόπας venit apud Luc. 24, 18.

<sup>(2)</sup> Nam, ait, formula ή του Κλωπά nequit intelligi nisi filia Klopæ. At hæc ratio non valet: nam Matth. 1, 6: ἐκ τῆς τοῦ Οὐρίου uxorem designat.

<sup>(3)</sup> qui in concilii tridentini canone Scripturarum dicitur Judas apostolus, et ut talis in Ecclesia habetur.

quam Jacobus frater Domini, in primæva ecclesia celeberrimus, episcopus jerosolymitanus? (Jacobus filius Zebedæi dudum subierat martyrium, juxta Act. 12, 2). — 3) Hunc autem Jacobum fratrem Domini S. Paulus accenset apostolis (Gal. 1, 19): Alium autem apostolorum vidi neminem nisi Jacobum fratrem Domini. Quod confirmat egregie Act. 9, 27. 28: Barnabas autem apprehensum duxit ad apostolos. Et erat cum illis intrans et exiens in Jerusalem... Duos ergo saltem tunc ibi vidit apostolos, Petrum videlicet et Jacobum: alium enim apostolorum vidit neminem. (1) — 4) Quare et in catalogis apostolorum (Luc. 6, 15; Act. 1, 13) simul tres conjunguntur: Jacobus Alphæi, Simon Zelotes, Judas Jacobi (frater); et apud Matth. 10, 3. 4 et Marc. 3, 18: Jacobus Alphæi, Thaddæus (Judas), Simon Cananæus.

B) ex traditione.

1) In versione syriaca inscriptio legitur: Epistola Jacobi, apostoli, et subscriptio : Finis epistolæ Jacobi, apostoli. — 2) Clem. Alex. (ap. Euseb. H. E. 2, 1): " Post Servatoris ascen-· sionem Petrum, Jacobum et Joannem, quamvis ipsos Domi-· nus ceteris prætulisset, non ideirco de primo honoris gradu " inter se contendisse, sed Jacobum, cognomine Justum, Jero-- solymorum episcopum elegisse... Jacobo Justo et Joanni et · Petro Dominus post resurrectionem scientiæ donum imper-" tiit. Quod illi ceteris apostolis, hi vero septuaginta discipulis, - quorum unus fuit Barnabas, tradiderunt. Ceterum duo fuere - Jacobi : alter cognomento Justus, qui ex templi fastigio præ-- cipitatus et a fullone fuste percussus interiit, alter qui capite " truncatus est. Porro Jacobi illius Justi meminit etiam Paulus, - ita scribens : Alium autem apostolorum vidi neminem, nisi - Jacobum, fratrem Domini. - 3) Hegesippus (ap. Euseb. Η. Ε. 2, 23): Διαδέγεται δὲ τὴν ἐχκλησίαν μετὰ τῶν ἀποστόλων, ὁ άδελφός του Κυρίου Τάχωβος, ο όνομασθείς ύπο πάντων δίκαιος άπο τῶν τοῦ Κυρίου γρόνων μεγρί καὶ ἡμῶν ἐπεὶ πολλοὶ Ἰάκωβοι έχαλούντο. Textum hunc sic vertendum contendunt : Ecclesiae

<sup>(1)</sup> Ergo frustra objicitur ad argumentum ex Gal. 1, 19, particulam nisi non raro esse pro sed tantum, ut Matth. 24, 36; Luc. 4, 27.

(jerosolymitanæ, de qua sola in contextu sermo fit) administrationem accipit inter apostolos, frater Domini Jacobns, qui ab omnibus rocatus est justus a Domini temporibus usque ad nos : siquidem plures Jacobi rocabantur. Est enim præpositionis μετὰ primaria significatio *inter* (Beelen : Gramm. græcit, N. T., p. 406). Cf. Luc. 24, 5; Matth. 26, 58; Act. 20, 18; Euripid.: Hec. 209: นะชน จะมอด้ว นะโฮอนน. — S. Hieronymus (c. Helvid, 13) diserte profitetur Jacobum Alphæi, apostolum, eumdem esse ac fratrem Domini; nec, quidquid dicant adversarii, se unquam retractavit : imo, in ceteris locis, ubi istam rem attingit, semper remittit ad ea quæ scripsit contra Helvidium (vide Études relig. Feb. 1878, p. 160-162). — 5/ V. Beda (Retract, in Act. 1, 13); et post eum Latini medii ævi passim. Hinc est quod pleraque vetusta martyrologia ad primam Maii ponunt Philippum et Jacobum, fratrem Domini. -- 6) Chronicon paschale, p. 213. — 7) Multi Patres Jacobum, auctorem epistolæ catholicæ vocant apostolum. Quo nomine, nisi probetur contrarium, censendi sunt velle designare unum ex duodecim electis Domini. Ita August., Origen, (in Matth. 13, 55), ubi allegat Gal. 1, 19 de Jacobo, fratre Domini.

2ª sententia negat. Stiltingus, Henschenius, Van Hecke (l. c.). Nititur præcipue testimonio traditionis.

Rationes. A) e Scriptura.

1) Jo. 6, 70 et 7, 5, que sibi contradicunt si Jacobus, Simon et Judas « fratres » Domini et apostoli fuisse tenentur. — 2) Marc. 3, 21 : Et quum audissent sui, exierunt tenere eum : dicebant enim : Quoniam in furorem rersus est. Cf. Marc. 3, 14-20. Ergo fratres Domini diserte discernuntur a duodecim apostolis.

B) ex traditione.

1) Multi Patres, vel discernunt Jacobum Jerosolymitanum ab apostolis, vel opinantur duos fuisse Judas, tres Jacobos. Pro se afferunt Augustinum (Tract. 28 in Joann.); Chrysostomum (Hom. 48 (47) in Joann.); Epiphanium (Hær. 79, p. 1060); Eusebium (in Is. 7, 6); Gregorium Nyss. (Orat. 2 de Resurr., p. 413); Cyrillum Jeros. (Catech. 4, 28); Isidorum Pelus. (Epist. 1, 1, 93); Theodoretum (in Ps. 67, p. 659); Hieronymum (in Gal. 1, 19);

et præ ceteris omnibus Hegesippum (ap. Euseb. H. E. 2, 23):

"Ecclesiæ administrationem una cum apostolis (μετὰ τῶν ἐποττόλων) suscepit Jacobus, frater Domini."— 2) Martyrologium, S. Hieronymi dictum, distinguit Jacobum Alphæi a Jacobo fratre Domini. — 3) Secundum Hegesippum (ap. Euseb. H. E. 3, 11 et 32), S. Simeon, Jerosolymorum episcopus, erat filius Cleophæ et propinquus Salvatoris. Erat ergo idem ac Simon, frater Jacobi, Judæ et Josephi qui in evangelio fratres Domini dicuntur. Ergo, si tres illorum fuissent apostoli, sanctus ille Simeon, episcopus jerosolymitanus, non alius fuisset ac S. Simon apostolus, de qua identitate tacet omnino traditio. Nullius enim momenti est testimonium pseudo-Hippolyti, in libro De duodecim apostolis, quod putidis scatet erroribus. Vide Acta SS., tomo XII Oct., p. 422, 423.

Respondetur ad argumenta e Scriptura.

Ad 1) Non credebant in cum intelligi potest de incredulitate relativa ad genuinam indolem regni messianici, quod a Jesu condendum esse utique crederent, juxta Jo. 6, 70. Ipsa ascensionis die de eo regno nondum habebant accuratam notitiam (Act. 1, 6). Cf. Jo. 2, 11; 20, 9; Marc. 9, 23. — Ad 2) Alii possunt ibi supponi cognati Christi, uti dictum fuit ad quæstionem 1<sup>am</sup>, sentent. 4.

ad argumenta ex traditione.

Ad 1) Patres isti eo deducti fuere ex opinione in qua erant, fratres Jesu fuisse filios S. Josephi. Ex iis tamen omitti debent Hegesippus et Hieronymus, ut ostensum supra; item Cyrillus Jerosol., uti facile ex loci objecti contextu concluditur; Isidorus Pelusiota, cujus intererat in solo cognomine õizzos insistere. De Augustino nihil affirmari potest. De quibus omnibus vide Études relig. l. c. — Ad 2) Hoc martyrologium non est opus S. Hieronymi, sed recentioris ætatis fœtus. — Ad 3) Sed neque eam identitatem traditio diserte negat; quamquam fatendum est, Hegesippum et Eusebium, qui minuta de electione et morte S. Simeonis narrant, si novissent eum fuisse apostolum, idipsum vix tacere potuisse.

Conclusio dissertationis.

Nobis vix dubium videtur Jacobum et Judam, frutres Jesu.

fuisse e numero duodecim apostolorum; probabilius vero eosdem non esse computandos inter illos de quibus Jo. 7, 3 sq., hos porro ultimos fuisse alios Jesu cognatos, eorumque forte Jose (vel Joseph) unum fuisse. — De identitate Simeonis Jerosolymitani cum homonymo apostolo nihil audemus opinari.

### EXPOSITIO TEXTUS.

V. 3. Hortantur Jesum ut occasione festi eat in Judæam, UT ET DISCIPULI TUI, aiunt, quos in Judæa reliquisti (Jo. 2, 23, VIDEANT OPERA TUA portentosa QUÆ FACIS hic in Galilæa (ubi per annum fere cum dimidio degerat Christus, et multa fecerat miracula, de quibus agunt Synoptici).

V. 4. NEMO QUIPPE IN OCCULTO QUID FACIT, ET simul QUERIT IPSE IN PALAM ESSE. Id.est, qui præclare a se facta vult innotescere, ea non facit in occulto: tu autem per miracula quæ facis, quæris ut Messias innotescere, et nihilominus ea facis in Galilæa, loco occulto. Ergo tibi contradicis, si igitur hæc facis, manifesta teipsum mundo, ut sic tamquam Messias toti genti innotescas et honorem accipias. Principium est vanæ industriæ humanæ.

V. 5. NON CREDEBANT, juxta alios, Jesum esse Messiam: unde cuperent eum in civitate principe coram primoribus portenta edere, ut viderent an tale experimentum ejus opera valerent sustinere. Confirmatur hæc expositio ex Marc. 3, 21, ubi fratres Jesu volunt eum apprehendere, dicentes, quoniam in furorem versus est, quod sane, aiunt, de Messia non dixissent.

Juxta alios, rectius ut videtur, non credebant fide perfecta: Messiam eum credebant ob miracula quæ jam viderant, at regnum ejus cogitabant temporale, humana industria promovendum. Ita exponendum, ut sua sit ratio particulæ enim. - Difficultas quidem est apud Marc. 3, 21; at utcumque solvenda, ne et ipsa Jesu mater incredula fuisse impio blasphemio dicatur. Hæc igitur verba, in furorem versus est, vel non serio dicta fuere, vel certe non ab omnibus cognatis tune ad Jesum venientibus, de quibus Marc. 3, 31, inter quos erat B. Virgo.

Nec dicas, non potuisse fratres Jesu ei consilium dare vel ejus agendi rationem improbare, si eum Filium Dei credidissent. Nam respondeo: Vide Matth. 16, 22; Jo. 13, 8, in quibus locis narratur ipse Petrus improbare Jesum.

V. 6. TEMPUS MEUM NONDUM ADVENIT, TEMPUS AUTEM VESTRUM SEMPER EST PARATUM.

Quæritur quo sensu Christus dicat: TEMPUS MEUM.

R. 1<sup>a</sup> sententia. Tempus passionis meæ, quo me Judæis manifestem et me furori eorum objiciam. Ita S. Chrysost., Patrizi.

Rationes. 1) Usus loquendi Christi de hora sua et tempore suo, ut de tempore passionis. — 2) Contexta oratio in præcedentibus.

2° sententia. Tempus quo ego possim tendere in Judæam nondum advenit. Subaudi in mente Christi: Si enim nunc irem cum popularium meorum turmis, nimio me exponerem periculo. TEMPUS AUTEM VESTRUM SEMPER EST PARATUM: quando et quomodo vultis, eo ire potestis.

Rationes. 1) Contexta oratio vers. 8, 9, 10, — 2) Parallelismus dictionis in versu 6 et in 8. In utroque se fratribus suis opponit. Ergo et idem utrobique censendus conceptus.

3º sententia. Tempus manifestandi meipsum mundo nondum advenit, tempus autem quo vos palam coram mundo prodeatis semper est paratum. Ita Christi enunciatio est generalior. et melior nexus in contextu. Ita Beelen, cui et nos assentimur.

V. 7. NON POTEST MUNDUS ODISSE VOS. En ratio cur tempus vestrum semper sit paratum: nihil habetis timendum a mundo: vos enim odisse non potest, morali potentia; mundus enim quod suum est diligit (Jo. 15, 19), vos autem, utpote in me non credentes, aliquousque de mundo estis, vel saltem ei minime adversamini. — Agitur hic de mundo perverso, de quo Jo. 1, 10; et 1 Jo. 5, 19.

Qui exponunt v. 5 de incredulitate omnimoda in Christum, admittunt v. 7º designari veram cum mundo necessitudinem fratrum Jesu, quos proinde e numero duodecim apostolorum excludunt; qui vero de incredulitate relativa tantum, hic potius admittunt, fratres Jesu tunc nihil mundo contrarium egisse : eorum enim nimis imperfecta fides in Messiam eos nondum provocaverat ad agendum pro Christo contra mundum. S. Chrysost. longius procedit : vult enim eos ideo mundo consensisse, quia

et ipsi necem Jesu machinarentur. At talem eorum fuisse intentionem non demonstratur. — ME AUTEM ODIT, QUIA... Cf. Jo. 3. 20: 5, 40-47; Matth. 23, 13 sq.

V. 8. Conclusio practica est : vos ascendite... ego autem non ascendo... Ad quæ

nota: 1) Iter a Galilæa ascensio passim dicitur ob civitatis altiorem situm. — 2) Ex hoc textu Porphyrius etc. Jesum mendacii vel certe inconstantis voluntatis arguebant: dicit enim, non ascendo et tamen ascendit (v. 10), — At a) Christus non dicit: non ascendam, sed, non ascendo, id est, nunc vobiscum, οὐχ ἀναβαίνω, quæ enunciatio vera est, sed ambigua, et merito: volebat enim Jesus futurum iter, quod habebat in animo, fratres suos latere. — b) Objectionem ipse præoccupat: quia tempus meum nondum impletum est. Ergo quando impletum erit. poterit ascendere nec sibi contradicet. — Lectio οὐχ ἀναβαίνω in dubium vocatur.

Quæritur de vera lectione : utrum οὐκ an οὔπω.

- R. A) Pro lectione οὐκ. 1) Codices: 🛪 (sinaiticus), D. cantabrig..., K. M., et minusculi pauci. 2) Versiones: Vulgata lat., syriaca curetoniana, coptica. - 3: Porphyrius, ethnicus sec. IV., apud Hieron. (adv. Pel. 2, 17), Epiphan., Cyr. Alex., August., Hieron.. Chrysost. (qui legit: οὐκ ἀναβαίνω, sed exponit: ἀναβαίνω νὸν.).
- B) Pro lectione  $\tilde{\phi}\tilde{\sigma}\omega$ . 1: Codices: B (vaticanus), E, F, G, H, L, S, T, U, V, X,  $\Gamma$ ,  $\Delta$ ,  $\Lambda$ , et alii plerique. 2) Versiones: Vulgata in aliquot codicibus, gothica, sahidica, syriaca peschito. Patres qui ita legant non inveni.

Conclusio. Licet codices lectioni οῦπω faveant, et versiones fere litem in medio relinquant, tamen, ob Patrum de ea lectione silentium, censenda est introducta, uti facilius difficultatem ab ethnicis motam solvens. Unde ut veram habemus lectionem οῦχ ἀναβαίνω, alteram ut interpolatam.

TEMPUS illud SUUM est tempus a Patre cœlesti præfinitum. Cur postea tempus eundi opportunius fuerit, infra quæremus.

V. 9. H.EC QUUM DIXISSET IPSE MANSIT IN GALILEA, ubi erat a mensibus circiter 18, ut videtur, Mansit ibi aliquamdiu post.

V. 10. UT (id est, poslquam) ergo ascenderunt fratres ejus,

TUNC, non dicitur quamdiu post discessum fratrum, ET IPSE ASCENDIT AD DIEM FESTUM. Græce είς τὴν ἑορτήν, ad festivitatem quæ septem dies durabat. — NON MANIFESTE, puta cum turma discipulorum et cognatorum suorum (avec les caravanes), docendo per viam; SED QUASI IN OCCULTO, solus vel paucis comitantibus apostolis et mulieribus; neque ivit recta per Samariam. sed per Peræam. Cf. Matth. 19, 1. 2; Marc. 9, 29; 10, 1; Luc. 9, 51-53, ubi videntur illud iter describere.

At quare Jesus exspectavit, et nihilominus Judæam petiit occulte, ibidem se brevi manifestaturus? Respondet Toletus :  $a_l$  Ut aliquantulum cederet furori Judæorum, qui maximus erat quando exspectabatur venturus. —  $b_l$  Ut sui apud discipulos excitaret desiderium. —  $c_l$  Ut postea divinam suam ostenderet potentiam, quum Judæis sibi insidiantibus apparuit, et ipsi nihil ei nocere valuerunt. — Adderem  $d_l$  exspectavit donec turba multa adesset Jerosolymis, a qua contra Judæos protegeretur: et ivit occulte, ut lateret Judæos donec, circumstante turba, sibi addicta, Galilæorum, in templo tutius manifestaretur. Tunc tamen sua eum servavit divinitas.

V. 11. JUDÆI ERGO, primores nationis, pontifices, scribæ, pharisæi etc. QUÆREBANT EUM IN DIE FESTO (ἐν τῷ ἑορτῷ), ad quem eum venisse putabant, ET DICEBANT: UBI EST ILLE! ποῦ ἐστιν ἐκεῖνος; Ex contemptu eum non nominant. Ea intentione eum quærebant, ut apprehensum statim morti traderent.

V. 12. TURBA, vulgus populi, distinguitur a Judæis. In hac variæ erant de Christo sententiæ. Jam turbæ huic innotuerat consilium perversum Judæorum.

V. 13. NEMO TAMEN PALAM, παζόησία, libere, confidenter de ILLO, in ejus favorem, LOQUEBATUR, PROPTER METUM JUDÆORUM principum.

#### Christus docens festivitate mediante.

14. Jam autem die festo mediante, ascendit in templum, et docebat. 15. Et mirabantur Judwi, dicentes: Quomodo hie literas scit, cum non didicerit? 16. Respondit eis Jesus, et dixit: Mea doctrina non est mea, sed ejus, qui misit me. 17. Si quis voluerit voluntatem ejus facere: cognoscet de doctrina, utrum ex Deo sit, an ego a meipso loquar. 18. Qui a semetipso loquitur, gloriam propriam quarit : qui autem quarit gloriam ejus, qui misit eum, hic verax est, et injustitia in illo non est. 19. Nonne Moyses dedit vobis legem : et nemo ex vobis facit legem? 20. Quid me quæritis interficere? Respondit turba, et dixit : Dæmonium habes : quis te quærit interficere? 21. Respondit Jesus, et dixit eis: Unum opus feci, et omnes miramini. 22. Propterea Moyses dedit vobis circumcisionem : (non quia ex Moyse est, sed ex patribus) et in sabbato circumciditis hominem. 25. Si circumcisionem accipit homo in sabbato, ut non solvatur lex Moysi: mihi indignamini quia totum hominem sanum feci in sabbato? 24. Nolite judicare secundum faciem, sed justum judicium judicate. 25. Dicebant ergo quidam ex Jerosolymis: Nonne hic est, quem quærunt interficere? 26. Et ecce palam loguitur, et nihil ei dicunt. Numquid vere cognoverunt principes quia hic est Christus? 27. Sed hunc scimus unde sit: Christus autem cum venerit, nemo scit unde sit, 28. Clamabat ergo Jesus in templo docens, et dicens: Et me scitis, et unde sim scitis : et a meipso non veni, sed est verus, qui misit me, quem vos nescitis. 29. Ego scio eum : quia ab ipso sum, et ipse me misit. 50. Quarebant ergo eum apprehendere : et nemo misit in illum manus, quia nondum venerat hora ejus. 51. De turba autem multi-crediderunt in eum, et dicebant : Christus cum venerit, numquid plura signa faciet quam que hic facit? 32. Audierunt Phariswi turbam murmurantem de illo hwe : et miserunt principes et Pharisæi ministros, ut apprehenderent eum. 55. Dixit ergo eis Jesus : Adhuc modicum tempus vobiscum sum : et vado ad eum, qui me misit. 34. Quæretis me, et non invenietis : et ubi ego sum, vos non potestis venire. 55. Dixerunt ergo Judai ad semetipsos : Quo hic iturus est, quia non inveniemus eum? numquid in dispersionem Gentium iturus est, et docturus Gentes? 56. Quis est hic sermo, quem dixit : Quæretis me, et non invenietis : et ubi sum eqo, vos non potestis venire.

V. 14. Nunc publice apparet Jesus die festo mediante, τῆς εορτῆς μετούτης, die quarta festivitatis. An tunc tantum advene-

rit, an primum diebus tribus Jerosolymis latuerit, non liquet. Tunc autem ascendit in templum et docebat, sacras Scripturas exponens, ut constat ex sequente versiculo.

V. 15. Et mirabantur Judæi, legisperiti, audientes Jesum recte arcana Scripturarum exponentem, dicentes: Quomodo hic literas, γράμματα. Scripturas sacras, scit, Quum (quamvis) non didicert in ulla schola doctorum nostrorum. Scientiam fatentur, modum quo fuerit acquisita ignorant. Interim tamen ironice hæc dixisse putandi sunt, Jesum reprehendentes quod juxta sua placita exponeret doctrinam a nullo doctore acceptam. Nam

V. 16. RESPONDIT JESUS ET DIXIT: MEA DOCTRINA NON EST MEA, in hac voce emphasim faciens, non est a me excogitata, sed ejus qui misit me, a quo ego eam didici. — Optime noverant Judæi Jesum se dicere missum a Deo, adeoque eum sibi divinam doctrinam adscribere. — Hæc intelligi possunt de Christo etiam qua Filius Dei est, 2ª SS. Trinitatis Persona: nam qua talis divinam scientiam in ipsa divinitate a Patre communicatam habet.

V. 17. SI QUIS VOLUERIT VOLUNTATEM EJUS FACERE, talis homo obices non ponet gratiæ, et ideo per lumen fidei cognoscet de doctrina, περὶ τῆς ὁιδαχρῖς, illa mea, utrum ex deo sit, an ego a meipso loquar doctrinam humanam a me homine excogitatam. — Veritas momentosa satis; et simul tacita reprehensio Judæorum. Hæc enim causa est cur doctrinam Christi non ut divinam habeant.

V. 18. Interim certum eis tradit doctrinæ suæ discernendæ indicium, quod in se patere tacite sed perspicue innuit. Cf. Jer. 23, 25 sq.; Ez. 13, 2 sq.; Jo. 8, 50: Ego antem non quæro gloriam meam.

V, 19-24. NONNE MOYSES DEDIT VOBIS LEGEM...

Tota hæc pericopa difficilis est et varie exponitur.

Quæritur 1º de *nexu* versiculi 19 cum præcedentibus et sequentibus.

R. Alli eum nectunt versiculo 17 (Beelen, Maier, Tholuck etc.). Divinitatem meæ doctrinæ dignoscere vos non polestis quia legem Dei non servatis. — Sed hic nexus nonnihil violentus est, nec facile recipiendus, nisi omnino aptior nullus inveniatur.

Alii eum nectunt versiculo 20. Judæi accusabant Jesum violatæ legis: at ipsi legem se violare probabant, hominis innocentis necem moliendo. Ita Chrysost., Cyrill. Alex.. Theophylact., Euthym., Tolet., Kuinoel etc.

Alii (Maldon., Lucas Brug., Klee) tenent hoc versiculo Christum incipere justificationem suam de crimine violati sabbati, ob quod volebant eum occidere. Huic sententiæ assentimur, quia est multo facilior et contextui aptior.

## Quæritur 2º de expositione totius loci.

R. Ita nos cum Maldon., Luca Brug. et Klee: Nonne Moyses est qui dedit robis legem devalogi, et tamen nemo ex robis eam legem observat. Intendit hic Christus legem sabbati, ob cujus violationem Judæi ipsum interficere volebant; et utitur ad se defendendum retorsione ad hominem: nemo ex vobis facit legem, quia in subbato circumciditis pueros, ut infra dicet, v. 22°, nunc autem reticet. Quid igitur, quo jure, quaritis me interficere tamquam hujus legis (sabbatinæ violatorem, quam nemo vestrum, vestro saltem sensu interpretatam, observat! -RESPONDIT TURBA, aliqui de turba qui insidias Judæorum ignorabant, Galilæi forte, ET DIXIT : D.EMONIUM HABES, maligno, insano agitaris spiritu : QUIS TE QUERIT INTERFICERE! -- Cui insolenti turbæ nihil respondit Dominus; sed interruptum sermonem resumpsit (ἀπεκρίθη), ET DIXIT EIS, Judæis nempe : UNUM (unicum) opus reci die sabbato (intendit sanationem infirmi 38 annorum, de quo Jo. 5, 5-16), et ideo omnes miramini, stupore indignationis, violatam legem inclamantes. Vide Jo. 5, 10. 16. 17. — Jam versu 22 Christus præoccupat objectionem ad ratiocinium suum, nempe etiam circumcisionem a Moyse præcipi. PROPTEREA, ait, seu ideo MOYSES DEDIT VOBIS CIRCUMCISIO-NEM, NON QUIA EX MOYSE EST, non ut pertinentem ad legem a se latam, sep quia ex patribus, a patriarchis acceptam et traditam eam habebat; et nihilominus IN SABBATO CIRCUMCIDITIS HO-MINEM, paternas quidem traditiones servantes, at legem tamen Moysis de sabbato violantes. - Et versu 23 concludit rursus ad hominem: At dicetis mihi: Tali circumcisione non solvitur lex Moysis. Unde iterum retorqueo: si circumcisionem accipit HOMO IN SABBATO, UT (ita ut (amen) NON SOLVATUR LEX MOYSI,

quo jure Mihi indignamini quia totum hominem sanum feci in sabbato? Nolite igitur judicare secundum faciem, per personarum acceptionem, eamdem causam varie in variis personis judicantes, sed justum judicium judicate, secundum opera uniuscujusque. Ita non poteritis me condemnare quin vosmetipsos eodem crimine condemnetis, vel vos ipsos absolvere quin eodem jure me absolvatis. (A versu 21 eodem modo ac nos exponunt Tolet., a Lap., Kuin.)

Alii (Hengst., Maier, Olsh. Beelen etc.) longe aliter. Legem quam dedit vobis Moyses non servatis: me enim innocentem vultis occidere contra præscripta legis (vel: ideo divinitatem doctrinæ meæ discernere non valetis. Beelen). — Post interruptionem turbæ: — unum hoc opus mihi objectum feci, et omnes indignabundi miramini propterea, διὰ τοῦτο, propter hoc opus. In lege autem sua moyses dedit vobis circumcisionem (quæ tamen non a Moyse invecta est sed a patriarchis accepta), et juxta illam legem in sabbato, si hic sit dies octavus, circumciditis hominem, sabbatinam ita quietem omittentes. Si autem circumcidere potestis pueros in sabbato, ne solvatur lex moysi de circumcisione die octavo: mihi indignamini quia totum hominem sanum feci in sabbato, et sic ob rationem multo altiorem quietem sabbatinam non servavi!

Contra est: a) Unitatem in hac pericopa non bene servat avulsio v. 19 a sequentibus. — b) Expositio v. 19 satis contorta est. — c) Parenthesis quæ supponitur in v. 22, et habetur in Vulgata, ad scopum Christi non facit, unde non est probabilis. — d) Expositio v. 23 videtur falsa: ratiocinium enim ad hominem, quod Jesus adhibet, supponit circumcisionem fieri sabbato contra literam legis Moysis, nullo vero modo eo fine ut hæc lex non violetur. — Non admittimus igitur hanc expositionem, quamvis hodiedum satis communem.

Quæritur 3° utrum *propterea*, διὰ τοῦτο, jungendum sit versiculo 21 an versiculo 22.

**R. 1**<sup>a</sup> sententia, quam propugnat D. Beelen. Ita et Theophyl. Maldon. Kuin., Hengst., Maier, Klee, Thol., Grot. etc. Jungendum præcedentibus: καὶ πάντες θαυμάζετε διὰ τοῦτο.

Rationes. 1) Marc. 6, 6 et Apoc. 17, 7, ubi θαυμάζω construi-

tur cum διὰ et accusativo. — 2) Secus versus 22 congruo sensu caret : nam tunc tollenda parenthesis; et legendum : Ratio cur Moyses dederit robis circumcisionem est, non quia a Moyse renit sed quia ex patribus, quod, aiunt, difficile intelligitur, et sequentibus non aptatur, siquidem (v. 23) circumciditis in sabbato ut non solvatur lex moysi. — 3) Vel, si relinquatur parenthesis, sensus erit : quia miramini, ideo dedit robis Moyses circumcisionem, quod absonum est. — 4) Est autem, aiunt, hæc parentheseos ratio, ut indicetur quo sensu circumcisio possit dici lex Moysi, uti vocatur v. 23°. — 5) Secus v. 23° ενα exponendum est ἐμβατικᾶς, quod dicunt ab usu loquendi N. T. abhorrere.

2ª sententia (Cyrill. Alex., Euthym., Tolet., Luc. Brug., a Lap.), διὰ τοῦτο jungendum sequentibus.

Rationes. 1) Usus loquendi S. Joannis. Vide Jo. 5, 16, 18; 8, 47: 10, 17: 12, 18, 39, ubi διά τούτο sententiam incipit et nectitur cum őzi sequente, sensu : ideo... quia. Aliis in locis (1, 31: 6, 65; 9, 23; 13, 11; 15, 19; 16, 15; 19, 11) διά τούτο enunciationis membrum inchoat, nec sequitur őzi; nusquam vero sententiam claudit. - 2) Secus procul dubio posuisset : xxl.... dià τούτο θαυμάζετε. - 3) Sensus omnino planus fit juxta datam supra expositionem, rejecta parenthesi: Moyses quidem dedit vobis circumcisionem, at non quia lex est a se lata, sed quia ex patribus accepta : unde circumcisio non sit proprie lex Moysi; et tamen circumciditis in sabbato. — 4) Eva sæpius quidem sumitur τελικῶς, at etiam quandoque ἐκβατικῶς, sive in V. T. sive in N. T. Ita Gen. 22, 14; ενα είπωσι σήμερον. Jo. 10, 17: έγω τίθημε την φυγήν μου ένα πάλεν λάβω αὐτήν. Αρος. 13, 13: καὶ ποιεί σημεία μεγάλα, ίνα καὶ πύρ ποιή καταβαίνειν έκ τοὺ ούρανοῦ. Unde et hic ita sumere non prohibemur.

Hæc nostra sententia.

V. 25. QUIDAM EX JEROSOLYMIS, τινές έχ τῶν Ἱεροσολυμιτῶν, de turba, sed alii ab iis de quibus v. 20°. Isti Jerosolymitæ noverant synedristarum prava in Jesum consilia. Inde admiratio eorum.

V. 26. PALAM (παβρησία, libere, audacter) Loquitur, Judæos accusat, et nihil et dicunt! Cujus rei quærunt causam proba-

bilem: NUMQUID VERE, facto examine, COGNOVERUNT PRINCIPES illi, QUIA HIC EST CHRISTUS?

V. 27. At explicationem hanc statim objectione refutant: SED, aiunt, ita esse nequit, nam hunc Jesum scimus unde sit, a Nazareth nempe (ut ipsi putant), filius Joseph et Mariæ; christus, Messias, Autem Quum venerit, nemo scit (sciet, scire poterit) unde sit oriundus. Erronea hæc eorum de Messia opinio orta procul dubio erat ex male intellectis vaticiniis de divina natura Christi, v. g. Mich. 5, 2: Et egressus ejus ab initio, a diebus æternitatis; Mal. 3, 2: Et quis poterit cogitare diem adventus ejus.

V. 28. CLAMABAT ERGO JESUS, VOCEM extollens ut ab hac parte turbæ audiretur, docens (dogma enim proponit), et dicens: et me hominem scitis, cognoscitis, et unde sim scitis. — Concessio est. — et nihilominus a meipso non veni, non propria auctoritate; sed est verus qui misit me, Deus nempe, qui mittendo me Messiam se ostendit veracem, seu fidelem promissis suis quæ per prophetas enunciavit. Cf. Deut. 18, 18 etc. — quem vos nescitis tamquam Patrem meum, me mittentem. Ergo falsa vestra conclusio, me non esse Messiam.

V. 29. EGO SCIO EUM: QUIA AB IPSO SUM... Revelat suam divinam a Patre originem et, propter hanc, Patris sui quam habet plenissimam cognitionem.

V. 30. QUÆREBANT ERGO, Ob hæc verba, Jerosolymitani isti EUM APPREHENDERE. Cf. Jo. 5, 18. Hanc intentionem manifestabant; sed tamen nemo misit in illum manus, quia nondum venerat hora ejus, hora passionis, qua se sponte inimicis suis captivum traderet. Cf. Jo. 7, 44; 8, 20; 10, 39; 18, 4 sq. — Hæc Christi occulta potentia divinitatis ejus indicium erat, quod Joannes pro more suo sedulo notat.

V. 31. Effectus in turbam. DE TURBA AUTEM MULTI CREDIDERUNT IN EUM, ut in Messiam, ET DICEBANT: CHRISTUS QUUM VENERIT...: quem venisse non dubitant, sed suum credibilitatis motivum proponunt sub forma interrogationis negativum responsum exspectantis. Credunt igitur, quia ille qui se Messiam dicit, talem se esse miraculis confirmavit plurimis, juxta Is. 35, 5. 6; 53, 4. — Homines igitur simplices et bona fide veritatem quærentes, ad eam veniunt.

V. 32. Non ita pharisæi superbi et hypocritæ. Sed Audie-Runt... hæc et, nedum crederent, miserunt ministros, ὑπηρέτας, satellites. — Synedrium conveniebat quotidie in aliqua parte templi, adeoque prope locum ubi Jesus erat. Constabat autem ex principibus sacerdotum, aliquot scribis, seu legisperitis, et aliquot populi senioribus. Proprios habebat satellites qui ordini publico in templo consulerent.

V. 33. DIXIT ERGO EIS JESUS, satellitibus istis, audientibus ceteris circumstantibus. Quæ autem dixit Christus, nobis nunc sunt perspicua, at tunc quum enunciarentur ænigmatica erant; satis tamen clara ad scopum a Christo intentum. Christus enim innuit, nihil eos in se potestatis habere. — ADHUC MODICUM TEMPUS VOBISCUM SUM (SEX fere menses intelligit), et postea VADO (vadam) AD EUM QUI MISIT ME: mortem prænunciat et ascensionem. Post id autem tempus

V. 34. QUERETIS ME adjutorem in extrema obsidionis tribulatione, et non invenietis: immo ubi ego sum semper et ubi tunc ero, in cœlesti gloria, eo vos non potestis venire, neque quamdiu vitam temporalem agetis, neque etiam post mortem in altera vita, si in incredulitate perseverabitis. — Hæc omnia esse intelligenda sensu physico, non vero morali, patet ex loco parallelo Jo. 13, 33, ubi idem dicit apostolis suis, addens: et sicut dixi Judæis. Ita et S. Chrysost. (in h. l.): "Si autem in "morte mansurus erat, ire sane potuissent: eo namque omnes "migramus. ... Et ubinam eum quæsierunt Judæi? Narrat Lucas, mulieres eum planxisse; et, ut verisimile est, multi alii "luxerunt eum, ac in urbis excidio ejus præsentiam optarunt, "recordati nempe Christi et miraculorum ejus."

V. 35. dispersio gentium, juxta multos, designat Israelitas in variis orbis partibus inter gentiles dispersos. Ita Beelen, juxta 1 Pet. 1, 1 et Jac. 1, 1. — At quum hic habeatur διασπορά τῶν Ελλήνων, non vero τῶν Ελληνιστῶν, opinantur alii, cum Hengstenberg, Joannem ipsos gentiles hic designare. Quod nobis præplacet, præsertim quia statim additur: ET DOCTURUS GENTES, διδάσκειν τοὺς Ἑλληνας.

V. 36. Patet sensus.

#### Christus docens die festivo ultimo.

57. In novissimo autem die magno festivitatis stabat Jesus, et clamabat, dicens: Si quis sitit, veniat ad me, et bibat. 58. Qui credit in me, sicut dicit Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ. 59. Hoc autem dixit de Spiritu, quem accepturi erant credentes in eum: nondum enim erat Spiritus datus, quia Jesus nondum erat glorificatus. 40. Ex illa ergo turba cum audissent hos sermones ejus, dicebant: Hic est vere propheta. 41. Alii dicebant: Hic est Christus. Quidam autem dicebant: Numquid a Galilæa venit Christus? 42. Nonne Scriptura dicit: Quia ex semine David, et de Bethlehem castello, ubi erat David, venit Christus? 45. Dissensio itaque facta est in turba propter eum. 44. Quidam autem ex ipsis volebant apprehendere eum: sed nemo misit super eum manus.

V. 37. IN NOVISSIMO AUTEM DIE MAGNO FESTIVITATIS. Clarius in græco: ἐν δὲ τῆ ἐσγάτη ἡμέρα τῆ μεγαλη τῆς ἑορτῆς. Erat hic dies octavus, additus septem diebus quibus proprie id festum absolvebatur. Octavo illo, sicut et primo die, ab opere cessandum erat. Cf. Lev. 23, 36. 39. Erat igitur hic dies octavus ἡ μεγάλη τῆς ἑορτῆς. — CLAMABAT JESUS, vocem elevans et emphasim in dictis suis faciens: SI QUIS SITIT, VENIAT AD ME ET BIBAT. Qua præcise occasione Christus hæc dixerit scitu difficile est. Forte occasione libaminum, quæ singulis diebus festi tabernaculorum in templo a lætabundo populo celebrata fuerant. Vide supra, p. 178. Sermo Christi metaphoricus est. Sensus: Si quis vehementer dona superna desiderat, veniat ad me eaque a me accipiat. Hic autem sensus plerosque auditores Jesu tunc latuisse putandus est. — VENIAT AD ME, intellige, in me credendo. Cf. Jo. 7, 38; 6, 35.

V. 38. SICUT DIGIT SCRIPTURA. Verba a Christo allata nusquam in Scriptura inveniuntur; sed sæpe sermo est de abundantia gratiarum in N. T. a Spiritu sancto conferenda, quæ non raro sub metaphora *aquæ* promittitur. Cf. Is. 41, 18; 44, 3; 55, 1; 58, 11; Ez. 36, 25; 39, 29; Joel 2, 28. Talia simul cogitans

Christus omnium sensum expressit. — FLUMINA FLUENT gratiarum de ventre ejus, de intimo animi ejus in quo Spiritus sanctus habitabit, AQUÆ VIVÆ, perpetuo salientis in vitam æternam. Cf. Jo. 4, 14; Rom. 8, 11. 15. 26; Gal. 4, 5; 2 Tim. 1, 7; Act. 2, 17, ubi de inhabitante Spiritu sancto in justis. Spiritus sanctus in justis κατ' οὐσίαν habitans, præbet se in ipsis fontem perpetuo salientem omnium gratiarum (lege Tolet.).

Solemnis effusio aquarum Siloe, secundum rabbinicam aliquam expositionem, figurabat effusionem Spiritus sancti ab Isaia (12, 4) prædictam: *Haurietis aquas in gaudio de fontibus salvatoris*. Vide Lightfoot: Minist. templi. 16, 4.

V. 39. Interpretatio authentica verborum Jesu. Intendebat igitur descensum Spiritus sancti, die Pentecostes primum in discipulos congregatos, et postea in ceteros N. T. fideles ac justos. — Nondum enim erat spiritus datus, quia Jesus nondum erat glorificatus. Juxta divinæ Sapientiæ decreta, tunc tantum Spiritus sanctus mittendus erat credentibus, quando Jesus futurus erat in gloria Patris etiam per humanitatem suam. Cf. Jo. 16, 7. At

Quæritur an ergo justi, tunc et ante Christum in Vetere Testamento viventes, Spiritum sanctum non habuerint.

R. Spiritum sanctum omnibus justis etiam Veteris Testamenti inhabitasse κατ' ἐνεργείαν, seu per dona gratiæ sanctificantis, habituum etc., ab omnibus theologis admittitur. Sed præterea alia commemoratur a Patribus Spiritus sancti inhabitatio κατ' οὐσίαν, seu substantialis Spiritus sancti præsentia, qua Deus justis præsens sit, non modo secundum suam immensitatem, sed sicut amatus in amante et amans in amato, adeoque ex novo unionis titulo : atque ita est nova Dei in justis præsentia secundum essentiam. Est et novus quidam modus præsentiæ secundum potentiam seu operationem, ut patet. Est et tertius, quem dicunt secundum præsentiam seu tutelam. Præsentiam hanc Spiritus sancti substantialem in justis quibuscumque, etiam Novi Testamenti, aliqui negant (ut Luc. Brug. in h. l.); at immerito, contra nimis claram Scripturæ et constantem Patrum doctrinam. - Petavius (De Trin. 8, 4 sq.) eam concessam fuisse dicit justis Novi Testamenti, non vero Veteris Testamenti. At testimonia Patrum quæ ad id probandum affert, sunt partim spuria, partim non demonstrantia, aliisque eorumdem Patrum contraria (1). Nihilominus Patres discrimen ponunt inter donationem

(1) Spurii sunt : August. sermo 185 de tempore idem ac sermo 1 in fer. II Pentec.; item sermones de tempore 126 et 182 (vide Migne, Patr. lat. t. 39). Genuinis autem a Petavio citatis locis opponi possunt ex iisdem Patribus sequentes: August. (De peccato orig. cont. Pelag. n. 29-31 et n. 28), ubi dicit de justis ante Christum : " Et ipsorum corda etiam mundabantur me-" diatoris fide, et diffundebatur in eis caritas per Spiritum sanctum. " --Athan. (Orat. IV cont. arian., n. 29): "Unus... idemque est Spiritus, qui ut " tunc, sic et nunc eos qui ipsum recipiunt, sanctificat et consolatur. " ---Gregor. Naz. (Orat. 41, n. 9, 11) " Spiritus sanctus semper quidem erat, et · est, et erit... Erat igitur semper participabilis, non participans, perficiens. " non ab alio perfectus... sanctificans.., deiticans.., gratias dividens, Spiri-" tus adoptionis, veritatis, sapientiæ. " Cyrill. Hieros. (Catech. XVI, 1, 27): " Hic etiam (Spiritus) in omnes justos et prophetas venit: Enos dico, Enoch. "Abraham... " — Hieron. (Epist. 120, c. 9): " Ego audacter dicam, et tota " libertate pronuncio, ex eo tempore, quo apostoli Domino crediderunt, sem-· per eos habuisse Spiritum sanctum : nec potuisse signa facere absque Spi-" ritus sancti gratia, sed pro modulo atque mensura. " - Cyrill. Alex. (Thesauri ass. XI, p. 106): "Facile cernitur regnum cœlorum priscis etiam " patribus paratum fuisse, veluti etiam conformibus imagini Filii sui. " Talem conformitatem et Spiritus sancti inhabitationem denegat quidem prophetis V. T., at qua prophetis, non qua credentibus in Christum venturum. En ejus verba (in h. l.): " Consideremus ergo, repetam enim propositum · sermonis finem, in sanctis quidem prophetis velut uberem quamdam illu-" minationem et prælustrationem fuisse Spiritus, quæ dirigere posset ad " futurorum comprehensionem et occultorum notitiam; in iis vero qui cre-- dunt in Christum, non simpliciter illustrationem Spiritus esse censemus, « sed ipsum Spiritum inhabitare penitus et hospitari confidimus. Unde jure " quoque templa Dei dicimus, quum nullus sanctorum prophetarum Dei " templum appellatus sit unquam... Quum ergo divinus evangelista nobis " ait: Nondum enim erat Spiritus, quia Jesus nondum glorificatus erat, " integram perfectamque in hominibus sancti Spiritus habitationem eum " significare colligamus. " — Basil. (De Spir. sancto. n. 61): " Nam qui jam " non vivit secundum carnem, sed Spiritu Dei agitur, ac filius Dei nomina-" tur et conformis imagini Filii Dei factus est, spiritualis dicitur... Præterea " sicut in corporibus est sanitas, aut calor, aut in genere affectiones facile " mobiles; sic et in anima frequenter est Spiritus, in iis qui propter mentis · instabilitatem facile gratiam acceptam expellunt, nequaquam permanens: " qualis erat Saul et septuaginta seniores filiorum Israel. " — S. Chrysost. in locis allatis a Petavio agit de gratia Synagogæ per se spectatæ.

S. Spiritus in utroque Fædere. In V. T. erat privata, restricta, occulta; in N. T. publica, larga, patens. Jam hæc ultima donatio in textu nostro dicitur nondum facta, perficienda autem a Redemptore, post ascensionem glorificato, die Pentecostes et deinceps in Ecclesia. Cf. Tolet. in Jo. 1, 12, annot. 35.

Nota. Græcus receptus habet : οὖπω γὰρ ἦν πνεῦμα ἄγιον, ὅτι Ἰησοῦς... Lectio emendatior omittit ἄγιον. — Vox δοθέν vel δεδομένον, in aliquot codicibus, glossema est, recte tamen sensum Christi exprimens.

V. 40. EX ILLA ERGO TURBA multi, πολλοί, QUUM AUDISSENT HOS SERMONES, τὸν λόγον, cujus, ut videtur, evangelista non nisi thema retulit, dicebant: hic est vere propheta, ὁ προφήτης ille eximius, Moysi similis, de quo Deut. 18, 18. In quo vaticinio Spiritus sanctus ipsum Messiam intendebat: illi autem homines erronee τὸν προφήτην alium a Messia putabant. Cf. Jo. 1, 20. 21, ubi etiam distinguunt inter τὸν προφήτην et τὸν γρυστόν.

V. 41. ALII DICEBANT: HIC EST CHRISTUS, ὁ χριστός (תִישֶׁיבָּי Messias). En secunda de Christo opinantium categoria, sola veritatem assecuta. — QUIDAM AUTEM... NUMQUID A GALILEA, in qua Jesum natum putabant, venit christus?

V. 42. NONNE SCRIPTURA DICIT: QUIA EX SEMINE DAVID (IS. 11, 1; 2 Sam. 7, 12) ET DE BETHLEHEM CASTELLO (Mich. 5, 2), UBI ERAT DAVID (I Sam. 16, 4; 17, 12), VENIT CHRISTUS. Nativitas Jesu in Bethlehem passim a populo ignorabatur. Hine eorum objectio, cujus solutionem quærere debuissent et invenire sane potuissent. Hæc igitur tertia est categoria opinantium de Jesu, negantium eum Messiam, et seductorem esse contendentium.

V. 43. dissensio itaque facta est inter tres illas categorias, circa Jesu personam.

V. 44. QUIDAM, ex tertia categoria, ut videtur, volebant apprehendere eum; sed nemo misit in eum manus, quia nondum venerat hora ejus, qua ipse sponte sua se inimicis suis apprehendendum permitteret.

## Ministri et Nicodemus reprehensi.

- 45. Venerunt ergo ministri ad Pontifices, et Phariswos. Et dixerunt eis illi: Quare non adduxistis illum? 46. Responderunt ministri: Numquam sic locutus est homo, sicut hic homo. 47. Responderunt ergo eis Phariswi: Numquid et vos seducti estis? 48. Numquid ex principibus aliquis credidit in eum, aut ex Phariswis? 49. Sed turba hæc, quæ non novit legem, maledicti sunt. 50. Dixit Nicodemus ad eos, ille qui venit ad eum nocte, qui unus erat ex ipsis: 51. Numquid lex nostra judicat hominem, nisi prius audierit ab ipso, et cognoverit quid faciat? 52. Responderunt, et dixerunt ei: Numquid et tu Galilæus es? Scrutare Scripturas, et vide quia a Galilæa propheta non surgit. 53. Et reversi sunt unusquisque in domum suam.
- V. 45. VENERUNT ERGO MINISTRI, satellites missi a synedrio ad Jesum apprehendendum: VENERUNT, terminata festivitate, rationem officii sui reddituri. Hi autem, auctoritate et sublimitate sermonum Christi, Deo animos eorum disponente, nimium perculsi, quum vellent ei manus injicere, præ admiratione et reverentia prohibiti sunt. Ideo
- V. 46. RESPONDERUNT...: NUMQUAM SIC LOCUTUS EST HOMO, SICUT HIC HOMO.
- V. 47. RESPONDERUNT ERGO EIS PHARISÆI; NUMQUID ET VOS SEDUCTI ESTIS?
- V. 48. Seductos eos esse pharisæi probare volunt ex auctoritate principum et legisperitorum, quorum nullus in Jesum credat.
- V. 49. Quod si de turba multi credant, hoc, aiunt, ignorantiæ eorum tribuendum est. Ideo MALEDICTI SUNT. Quæ affirmatio imprecationis vim habet.
- V. 50. NICODEMUS... QUI VENIT AD JESUM NOCTE, ante annos duos et dimidium (Jo. 3, 2), et ab eo tempore procul dubio in Jesum crediderat, unus ex ipsis, pharisæus (3, 1) et membrum synedrii. Ipse, ut erat vir sincerus et justitiæ amans, dixit eis:
  - V. 51. NUMQUID LEX NOSTRA... Interrogatio fortiter affirmativa

injustitiæ Judæorum, qui contra legis præscriptum Jesum ut legis transgressorem condemnabant, quum nullam de ejus causa juridicam inquisitionem instituissent. Unde et ipsi legem transgrederentur.

V. 52. NUMQUID ET TU GALILÆUS ES? ἐχ τῆς Γαλλαίας εἶ. et qua talis faves isti Galilæo?... Patet te nescire Scripturas, quarum testimonium nobis sufficit ut condemnemus hunc Galilæum qui se prophetam dicit: nam, teste Scriptura, a GALILÆA PROPHETA NON SURGIT. Græce: ὅτι προφήτης ἐχ τῆς Γαλλαίας οὐκ ἐγήγερται. Sensus ergo: quia a Galilæa nullus prodiit propheta. — Hæc omnia falsa erant, nam: a) Jesus non erat ortus ex Galilæa, sed ex Judæa; — b) nusquam Scriptura negat prophetam e Galilæa proditurum; — c) Jonas erat Galilæus (4 Reg. 14, 25).

V. 53. REVERSI SUNT... IN DOMUM SUAM. Ergo nihil tune actum fuit contra Jesum.

De authentia hujus versiculi vide ad caput VIII.

#### APPENDIX.

### Paraphrasis exegetica Jo. VII, 1-43.

Post hæc Jesus conversatus est in Galilæa : nolebat enim in Judæa versari, quia principes nationis quærebant ipsum interficere.

Proxima autem erat Judæorum festivitas tabernaculorum, scenopegia dicta. Qua occasione dixerunt ei cognati ipsius: Transi hinc e Galilæa et vade in Judæam, ut et discipuli tui, quos ibi habes, videant opera mirabilia quæ facere soles. Qui enim per præclare facta quærit innotescere, ea non facit in occulto (tu autem per mirabilia quæ operaris quæris tamquam Messias agnosci): ergo, si tibi vis constare, quum talia opera tu facias, manifesta teipsum mundo (Jerosolymis hæc exhibendo, non in ignota Galilææ regione ea continendo). Ita loquebantur cognati ejus, quia neque ipsi in eum tamquam in Messiam plenam et rectam fidem habebant. Quibus respondit Jesus: Tempus meum quo me mundo manifestem nondum advenit; tempus autem vestrum quo palam prodeatis semper est paratum: quandocumque volueritis patet vobis vos exhibendi opportunitas.

Nulla est ratio ob quam vos odio habere possit mundus perversus; sed me odio habet, quia ego opera ejus palam malitiæ arguo (magna ergo mihi opus est prudentia ut me huic mundo manifestem). Vos igitur, si lubet, ite Jerosolymam ad celebrandam festivitatem illam: ego autem nondum ad eam proficisci volo, quia tempus quo id opportune facere possim nondum impletum est. Hæc quum dixisset (cognatis se ad iter accingentibus), ipse mansit in Galilæa. Profectis autem cognatis suis, tunc et ipse ivit ad festivitatem, non manifeste (docendo et miracula patrando), sed quasi in occulto (solus vel cum exiguo comitatu).

Judæi interim quærebant eum dum agebatur festivitas (ad quam putabant eum advenisse), et dicebant : Ubi est iste? Et in turba murmur multum de eo erat. Quidam enim dicebant : Vir bonus est. Alii autem dicebant : Minime, sed impostor est seducens vulgus populi. Nemo tamen palam causam ejus defendebat, propter metum Judæorum (in populo primatum tenentium).

Quum autem festivitas jam mediaret (die quarto), ascendit Jesus in templum et docebat (sacras Scripturas exponens). Et qui eum audiebant Judæi (legisperiti) mirabantur, dicentes : Quomodo iste novit Scripturas exponere, quum tamen hujusmodi scientiam nunquam didicerit? Respondit eis Jesus : Doctrina quam ego trado non est mea, a me excogitata, sed doctrina est ejus qui misit me. Si quis voluerit ejus voluntatem facere, ipse (per lumen fidei quod consequetur) cognoscet qualis sit illa doctrina quam trado : utrum ex Deo sit, an ego a meipso loquar (doctrinam humanam a me homine excogitatam). Qui a semetipso loquitur a se excogitata, gloriam propriam sollicite quærit; ille vero qui (omissa propria gloria) quærit dumtaxat gloriam ejus qui se misit, eo ipso veracem se probat, neque in eo est injustitia (qua sibi arroget bonum alienum).

(Sed jam videamus quo jure me violatæ legis accusetis.) Nonne Moyses est qui dedit vobis legem Decalogi? Et tamen nemo ex vobis istam legem observat. Quid ergo me quæritis interficere tamquam ejusdem legis violatorem? Respondit turba (Judæorum insidias nesciens): Dæmonio insaniæ agitaris: quis te quærit interficere? Respondit eis Jesus: Unicum coram vobis feci prodigium (sanationem paralytici sabbato peractam); et omnes

miramini stupore indignationis, violatam legem inclamantes. (Vos autem ipsos eamdem legem violare illico ostendo.) Moyses quidem tradidit vobis circumcisionem servandam, non tamen tamquam legem a se latam, sed ut praxim a patriarchis acceptam; et nihilominus diebus sabbatinis circumciditis homines (qui sabbato nati sunt, paternam quidem traditionem servantes, sed legem Moysis de sabbato violantes. Quod si reponitis, tali circumcisione non violari legem Moysis, et ipse repono): Si circumcidere quis potest hominem sabbato, ita ut tamen non violetur lex Moysis: quo ergo jure mihi indignamini, quia integrum hominem sanitati restitui die sabbato? Quasi caritas erga proximum non æquo jure a violatione legis sabbatinæ excusaret ac paternæ traditionis reverentia! Nolite igitur judicare secundum faciem, eamdem causam varie de variis personis decernentes, sed justum proferte et æquale de omnibus judicium.

Dicebant ergo quidam ex civibus Jerosolymitanis (ipsi Judæorum insidiarum conscii): Nonne hic est quem quærunt interficere? Et ecce palam, libere et audacter loquitur, et nihil ei dicunt! Numquid vere jam principibus nostris persuasum est hunc esse Christum? Sed (talis esse nequit : nam) hunc Jesum scimus unde sit oriundus; Christi vero, ubi apparuerit, nemo cognoscet natalia et patriam. His auditis, clamabat Jesus in templo, docens et dicens : Esto! Cognoscitis me, et unde sim oriundus; sed (nihil inde contra auctoritatem doctrinæ meæ Jure concludere potestis : nam) non prodii tamquam propria auctoritate docens, sed ut missus ab alio : ille autem qui me misit, verax est, hunc vero vos non cognoscitis (rectam de eo notitiam non habetis). Ego cognosco eum, quia ab ipso sum genitus, et ipse me misit in terram.

Ob hac verba quarebant isti Jerosolymitani eum apprehendere; nemo tamen misit in illum manus, quia nondum venerat hora ejus (prædefinita, qua se inimicis suis permitteret). De vulgo autem plebis multi crediderunt in eum, et dicebant : Christus, quum venerit, plurane faciet prodigia in signum missionis suæ, quam quæ homo iste fecit? Pharisæi vero, audientes turbam talia in favorem Jesu mussitantem, miserunt apparitores templi ut comprehenderent eum.

Ad quos dixit Jesus: Adhuc modicum tempus vobiscum conversabor; post quod revertar ad eum qui me misit. Postea quæretis me (in summa rerum vestrarum angustia adjutorem), et non invenietis; sed neque eo ubi ego sum, vos venire potestis (sive in præsenti vita sive in futura). His auditis, dixerunt Judæi inter se: Quo hic iturus est, ubi eum non inveniamus? Numquid iturus est ad dispersos ubique terrarum gentiles eosque docturus? Quid sibi vult quod dixit: Quæretis me et non invenietis; et eo ubi ego sum vos non potestis venire?

Die autem novissimo festivitatis (octavo), qui solemnissimus erat, stabat Jesus (in templo) et clamabat, vocem cum fervore attollens: Si quis sitit, veniat ad me et bibat! Qui credit in me, sicut pluribus in locis (æquivalenter) dicit Scriptura, e medio sui prosilire faciet flumina aquæ vivæ (gratiarum supernaturalium abundantiam). Hoc autem dicebat Jesus de donis Spiritus sancti, quem (specialissimo modo) accepturi erant credentes in eum: tunc enim nondum (eo modo et ea plenitudine) fuerat datus Spiritus sanctus, quia Jesus nondum erat per suam ad cœlos ascensionem glorificatus.

Ex illa ergo turba, aliqui, auditis hisce Jesu verbis, dicebant: Hic est vere ille propheta prædictus a Moyse. Alii dicebant: Hic est Messias noster. Quidam autem dicebant: Estne e Galilæa proditurus Messias? Nonne Scriptura dicit (apud Michæam, Nathanem etc.), Messiam nasciturum e progenie Davidis, et quidem in oppido Bethlehem, quæ patria fuit Davidis?

Dissensio itaque facta est in turba circa eum.

# CAPUT VIII.

Argumentum. Jesus postridie docet in templo, et adducitur ei mulier adultera, quam, recedentibus accusatoribus, indemnatam dimittit (1-11). — Cum pharisæis habet prolixum colloquium, quo plura eos de divina sua auctoritate et origine docet (12-20); — ipsis acriter perversitatem eorum exprobrat (21-29); — non Abrahæ eos sed diaboli filios pronunciat (30-50); — se autem Abrahamo majorem et priorem proclamat (51-58). — Judæi volunt eum lapidare, sed Jesus evadit e manibus eorum (59).

## DISSERTATIO PRÆVIA.

De authentia Jo. VII, 53 - VIII, 11.

Quæstio difficilis movetur de hujus partis authentia. Est autem duplex : altera dogmatica, altera critica (1).

Questio 1°. Num liceat catholicis de hujus pericopæ authentia ob rationes criticas serio dubitare.

**R.** Solutio pendet a sensu decreti concilii tridentini de canonicis Scripturis (Sess. IV) : an scilicet nostra hac peripopa ibi veniat sub nomine *partis* libri canonici. Jam de hac re

I sententia, Vercellonii (2), negat. Nam, ait, Tridentinum intendebat tantum eas partes quas tunc protestantes rejiciebant, puta fragmenta libri Esther, canticum trium puerorum etc. Solos

- (1) De duplici quæstione multo fusius egi in periodico Études religieuses. Nov. 1876, Januar. et Febr. 1877. In ultimo articulo delenda est conjectura quam ex Le Hir desumpsi: "pericopam de adultera probabilius adfuisse in versione syriaca Curetonii." Constat enim ex istius versionis recentius reperto fragmento, Jo. VII. 53 VIII, 11 in ea versione desiderari. Impressa fuere hujus fragmenti 100 exemplaria for private circulation, cura cl. D. Whright, anno 1873.
- (2) In dissertatione speciali, quam vide in Revue catholique de Louvain, anno 1866, Nov. Dec.; et 1867, Jan.

enim protestantes suo hoc anathemate percellere volebat. — Ergo quæstio proposita integra foret catholicis.

2ª sententia, Card. Franzelin (De S. Script. Thesi 19, p. 466 sq.) affirmat. Ratio est, Tridentinum non restringere suum decretum ad illas tantum partes : unde anathemate vult percellere, primario quidem protestantes, propter quorum audaciam decretum condiderat; sed et secundario eos omnes qui in posterum simile aliquid attentarent. Est autem hæc historia pericopa sat notabilis, ut pars evangelii S. Joannis dici debeat, ita ut si abesset, liber iste mutilus ab omnibus censeretur.

Quibus argumentis addere jam possumus aliud multo validius. Constat enim ex Actis concilii tridentini a Theiner nuper editis, Patres per illa verba: cum omnibus suis partibus, ante omnia intendisse — fragmenta: particulas erangeliorum —, et voluisse 17 Patres eas in decreto specificari, 34 autem censuisse ab enumeratione abstinendum. De fragmentis autem deuterocanonicis V. T., quæ sola intendisse Patres opinatus est Vercellone, nulla reperitur in Actis concilii specialis mentio. Vide Acta t. I, p. 71-77. 84. 85.

Conclusio. Quamvis Ecclesia priori sententiæ nullam notam censuræ imposuerit, et licuerit Vercellonio eam Romæ publica dissertatione propugnare, altera tamen sententia videtur nobis longe probabilior. Igitur admittimus hanc historiam decreto tridentino comprehendi, et ideo nobis integrum non esse ut eam tamquam spuriam rejiciamus, etiamsi rationes criticæ hoc suaderent.

# Quæstio 2ª. An et quomodo possit hæc conclusio critice statui.

**N. B.** Hæc quæstio a) necessaria est ut possit de authentia hujus loci cum acatholicis agi (vel cum iis catholicis qui putant hanc pericopam sub decreto tridentino non comprehendi); b) utilis est catholicis authentiam a priori admittentibus : ipsos enim juvat investigare quousque de ea documentis etiam criticis constare possit.

# A) Contra authentiam:

1º Codices. Deest in uncialibus antiquissimis et præstantissimis: ℜ (sinaitico), Β (vaticano), C (regio paris.), A (alexandrino), qui 4 codices sunt seculi IV vel V. — In Λ deesse concluditur

ex deficiente spatio sufficiente pro parte mutila codicis a Jo. 6, 50 ad 8, 52. Idem dic de C mutilo a 7, 3 ad 8, 24 (1). — Deest etiam in uncialibus L, T, X,  $\Delta$  (L,  $\Delta$  spatium vacuum relinquunt). — Deest in minusculis plus 60 et in multis evangelistariis (saltem 30). — Qui eam habent, exhibent eam cum mira lectionum varietate.

- 2º Versiones. Deest in optimis codicibus Italæ; in syriaca curetoniana, peschito et philoxeniana; in plerisque codicibus copticæ; in sahidica: in aliquot codicibus armenæ; in gothica Ulfilæ.
- 3º Patres. Omnes Patres græci qui de evangelio S. Joannis scripserunt omittunt hujus loci commentarium: Origenes, Apollinarius. Theodorus Mops., Cyrillus Alex., Chrysostomus, Basilius, Cosmas, Nonnus poeta, Theophylactus. Inter Latinos Tertullianus et Cyprianus. Eusebius eam noverat, ut nonnullis videtur ex Papia, sed eam ad apocrypha refert. Ita enim (H. E. 3, 19): "Ponit etiam ibi (Papias) historiam mulieris quæ multis peccatis accusata est apud Dominum, quam etiam historiam habet evangelium secundum Hebræos."—At ista mulier non est adultera de qua Jo. VIII: hæc enim unico tantum peccato accusata est apud Dominum. Euthymius pericopam exponit, sed vix dubitat interpolatam et propterea a Patribus omissam censet.
- 4° Argumenta interna. a) Stylus sæpe manum alienam a Joanne prodit. Ita (v. 2) ὄρθρου pro πρωΐ; πᾶς ὁ λαὸς pro ὁ ὄχλος; (v. 5) ἐνετείλατο pro ἔγραψεν; (v. 7) ἀναμάρτητος pro άμαρτίαν οὐκ ἔχων; (v. 10 et 11) κατακρίνειν pro κρίνειν. Particula δὲ sæpe pro οὖν quæ Joanni familiaris est. b) Nonnulla adjuncta minime sunt verisimilia.

## B) Pro et contra afferuntur :

1º Codices. Habent obelis vel asteriscis notatam E, S, A, M, et minusculi 45. — Habent eam in fine evangelii S. Joannis minusculi 11 et unum evangelistarium. — Habent post cap. 21

<sup>(1)</sup> In indice codd. A et C omittitur capitulum :  $\pi$ ερὶ τῆς μοιχαλίδος : unde dubium non est historiam istam in A et C defuisse. Index A est ejusdem manus ac codex ipse.

Lucæ: 4 minusculi (1); minusculus unus post Jo. 7, 36; unus post Jo. 8, 12. — In aliquot codicibus additur in margine eam historiam in plerisque codicibus non reperiri; sed simul nonnulli monent eam tamen in antiquioribus reperiri (ἐν τοῖς ἀργαίοις).

- 2º Versiones. Philoxenianæ codices recentiores eam habent, sed in margine notant in Peschito non inveniri. Armenæ codices aliquot eam ad calcem evangelii rejiciunt. In multis codicibus Italæ reperitur.
- 3º Patres. S. Hieronymus (Adv. Pelag. 2, 17): " In evangelio secundum Joannem in multis et græcis et latinis codicibus invenitur de adultera muliere quæ accusata est apud Dominum. " Deinde argumentatur ex voce ἀναμάρτητος. Euthymius, auctor sec. XI, eam explicat quia utilem, sed dicit : φαίνονται παρέγγραπτα καὶ προσθηκή.

## C) Pro authentia.

- 1° Codices. Habent unciales: D. F, G, II, K, U, Γ (D. cantabrigensis, est seculi VI, sed antiquissima exemplaria repræsentat: habet quidem hinc inde quosdam locos apocryphos, sed minutos tantum; et fere referre videtur την κοινην έκδοσιν seculi II). Minusculi plus 300. Evangelistaria 6 et alia permulta quæ legendam indicant in festo S. Pelagiæ, vel S. Theodoræ, S. Eudociæ, S. Mariæ ægyptiacæ. Multi codices græci et latini, teste S. Hieronymo, et ἀργαῖα ἀντίνραφα, in scholiis ad plures codices.
- 2º Versiones. Vulgata latina; arabica; persica; æthiopica; syriaca hierosol. (quæ quum prope accedat ad D et ad curetonianam versionem, remotam antiquitatem referre censenda est); slavica; anglosaxonica. Inter has versiones sola Vulgata magni est momenti. Armenæ plerique codices eam habent; cur autem in ceteris desit, rationem reddit S. Nicon monachus: hanc historiam Armenos ex evangelio abstulisse, dicentes eam noxiam esse plerisque eam audientibus. "(Vide Migne. P. G. t. I, p. 655.)
- 3º Patres. Citatur in Constitutionibus apostolorum (2, 24, 4), quod opus est probabilius seculi III; in Synopsi Athanasii no-

<sup>(1)</sup> Cujus erroris ratio fuerit procul dubio parallelismus verbalis inter Luc. 21, 37, 38 et Jo. 8, 1.

mine insignita, nº 50; a S. Paciano, seculo IV, (Ep. ad Sympr. 3a, nº 20): "Nolite in evangelio legere quod pepercerit Dominus etiam adulteræ confitenti quam nemo damnarat; quod pec-« catricem quæ lacrymis pedes ejus lavabat absolverit..! »; a S. Ambrosio (Apol. David 2a, 1), ubi addit : " Profecto si quis " ea auribus otiosis accipiat, erroris incentivum incurrit. "; a S. Augustino (De conj. adult. 2, 7), ubi addit : " Quis non intelligat debere ignoscere maritum quod videt ignovisse Dominum... "Sed hoc videlicet infidelium sensus exhorret, ita ut nonnulli " modicæ fidei, vel potius inimici veræ fidei, credo metuentes - peccandi impunitatem dari mulieribus suis, illud quod de adul-" teræ indulgentia Dominus fecit, abstulerunt de codicibus suis, " quasi permissionem peccandi tribuerit qui dixit : Jam dein-" cens noli peccare. "; a S. Leone M. (Sermo 62 (60, 4): " dicens " et oblatæ sibi adulteræ : Nec ego te condemnabo : vade et am-" plius noli peccare "; a S. Chrysologo et a Sedulio et Cassiodoro. — In Harmonia evangelica edita seculo VI a Vict. Capuano (cap. 120), quam ipse putat esse Tatiani vel Ammonii (sec. III). De qua vide Migne, P. L. t. 68, p. 316. — Notat Dionysius Barsalibi se pericopam de adultera reperisse in codice quodam Alexandriæ. Legebatur apud Syros in festo S. Pelagiæ, et feria secunda hebdomadæ quartæ Quadragesimæ, Jacobus Sarugensis (sec. V vel VI ineunte) exposuit eam in prolixo sermone. Demum vetus codex eam affirmat fuisse syriace translatam a Paulo abbate e codice quodam alexandrino (vide cl. D. Lamy, in Revue catholique, Octob. 1878, p. 397 et 398).

N. B. Qui, ut Maldonat, dicunt Chrysostomum (Hom. 60 in Jo.) de *adultera* loqui, versione latina veteri decepti fuerunt.

4º Argumenta interna. a) Si historia hac non esset genuina, additi versiculi 7, 53 et 8, 1, 2 non nisi a falsario potuissent interpolari, quippe qui transitionem faciunt a textu evangelico indubitato ad pericopam de adultera. Quomodo hujusmodi interpolationem voluntarie introductam ignorasset vel tolerasset Ecclesia? b) Egregie concordant dictum Jesu (v. 15): Ego non judico quemquam et ratio ejus agendi cum adultera. — c) Usque ad 7, 52 narratio versatur in ultimo die festi Scenopegiæ, et, si spuria est nostra pericopa, nulla facta mutatione loci et temporis

pergit pronunciare Christus verba 8, 12 sq. At modus loquendi evangelistæ 8, 20 contrarium supponit. Secus cur moneret, verba illa dixisse Jesum *in templo*, quod de sermonibus in Scenopegia habitis probe noverant lectores (vide 7, 14 et comment. in 7, 37). Cf. Hilgenfeld: *Einleitung in das N. T.* p. 707-708 (1).

# 5° Respondent ad argumenta contra authentiam:

Ad argumenta externa: Non omnes allegati Patres contra authentiam urgendi sunt. Nam Origenis tomus 18 periit, in quo deberet locus noster adesse. — Chrysostomus non dat commentarium Joannis continuum, et sic omittit a 7, 46—8, 21. — Theodori Mops. et Apollinarii commentariorum fragmenta tantum ad nos pervenerum. — Nullus Pater græcus nostram pericopam positive rejicit: Euthymius solus in hoc inclinat. — Basilius, Tertullianus et Cyprianus scripserunt quidem de pænitentia, sed non probatur eos historiam istam citare omnino debuisse. — Si Eusebius eam intendisset, monuisset eam et in codicibus evangelii Joannis reperiri, quod ignorare profecto non poterat.

Ad argumenta *interna*: Ad 1) Textum S. Joannis in tanta hujus loci lectionum varietate vix accurate discerni posse. —

- (1) En ejus verba: "Aber in dem Zusammenhange ist sie (diese Erzählung)
- unentbehrlich. Streicht man dieselbe, so hat man nicht bloss für den
   Ausspruch 8, 15 ἐγὸ οὸ χρένο οὸδένα keine rechte Veranlassung, für das
- "Auftreten Jesu im Tempel 8, 20 keine rechte Vermittlung, sondern man
- "kommt auch aus dem letzten Festtage (7, 37) gar nicht heraus, wie doch
- " kommt auch aus dem letzten Festtage (7, 37) gar nicht heraus, wie doch das Folgende verlangt.

Placet etiam hic exscribere quæ habet E. Renan (Vie de Jésus, 13º édit. Appendice, p. 500. 501): « Le récit de la femme adultère laisse place à de « grands doutes critiques. Ce passage manque dans les meilleurs manuscrits; je crois cependant qu'il faisait partie du texte primitif. Les données topographiques des versets 1 et 2 ont de la justesse. Rien dans le « morceau ne fait disparate avec le style du quatrième évangile. Je pense « que c'est par un scrupule déplacé, venu à l'esprit de quelques faux rigoristes, sur la morale en apparence relâchée de l'épisode, qu'on aura « coupé ces lignes qui pourtant, vu leur beauté, se seront sauvées, en s'attachant à d'autres parties des textes évangéliques... On comprend, en » tout cas, beaucoup mieux qu'un tel passage ait été retranché qu'ajouté. » Hæc exscribendo nolim aliquam miseri apostatæ opinationibus auctoritatem tribuere : ostendere tantum volui etiam apud rationalistas hypercriticos pericopæ nostræ causam minime ut perditam haberi.

Ad 2) Joannem quasdam hic peculiares adhibere voces ob specialem tractandam materiam: eumque etiam in locis non controversis nonnunquam adhibere ἄπαξ λεγόμενα. v. g. 9, 21: ηλικίαν ἔγειν; 9, 22: συντίθεσθαι; 9, 28: λοιδορεῖν: etc. — Particulam δὲ adhibet etiam alibi. Ita v. g. 7, 37-44, δὲ venit quater. οὖν bis; 8, 12-20, utrumque quater; et in ipsa pericopa nostra, si variantium lectionum ratio habetur, particula δὲ non undecies sed quater tantum occurrit. — πρωξ bis tantum habet Joannes; contra in Apocalypsi (22, 16) occurrit ὀρθρινός. — ἐντέλλομαι habet 14, 31; 15, 14. 17.

### D) Epicrisis et conclusio.

Pericopam 7, 53-8, 11 seculo IV in multis græcis codicibus tunc exaratis et in nonnullis latinis defuisse negari non potest. Sed notatur adfuisse in antiquioribus, quales merito supponere possumus codices sec. III et II; quod confirmatur ex eo quod reperitur in D, qui antiquissimum exemplar repræsentat. Quodsi ita, quomodo e multis codicibus evanuit? Ob timorem scandali, uti quoàd aliquos certo novimus ex S. Augustino. Tale autem motivum seculis III et IV frequens adfuisse, probabile fit ex tanto istius temporis disciplinæ rigore in Ecclesia, ac præsertim in sectis novatianorum ac montanistarum, et ex magna conjugum licentia tunc grassante (1). Neque aliter factum apud Armenos ex Nicone accepimus. Igitur et ob scandali pusillorum metum fuerit hæc historia in publicis lectionibus omissa, et ut omitteretur signo aliquo notata, ob quod eam imperiti librarii tamquam spuriam forte rejecerint. Omissio in evangelistariis inde plana fit. Silentium Patrum græcorum ex statu codicum eorum temporis satis explicatur. - Postea, cessante ratione scandali, pericopa fuerit passim recepta : hinc ejus frequentia in'codicibus minusculis et in uncialibus recentioribus. Theophylactus et Euthymius censendi sunt eam ob auctoritatem magistri sui Chrysostomi non recepisse. Tandem argumentum ex stylo desumptum incertius est quam ut externa hac argumenta labefactet. - In hac probabili explicatione una seria remanet difficultas:

<sup>(1)</sup> Vide Salvian. De gubernat. Dei. 4, 5, 6.

quomodo syriaca versio, facta seculo II, pericopam non habeat. Documenta antiqua nihil suppeditant ad hujus difficultatis solutionem.

Ex altera parte, ii qui pericopam ut spuriam habent, volunt eam ex aliquo apocrypho in evangelium irrepsisse. At hæc mera conjectura est, ad quam immerito testimonium Eusebii de Papia invocatur, et quæ cum Augustini, Ambrosii et Niconis testimoniis non concordat. Nec videtur quomodo potuerit hæc pericopa inseri, ut ostensum est supra.

Igitur totius loci disputati authentia nobis videtur etiam critice probabilior.

#### EXPOSITIO TEXTUS.

### Absolutio mulieris adulteræ.

- 1. Jesus autem perrexit in montem Oliveti : 2. Et diluculo iterum venit in templum, et omnis populus venit ad eum, et sedens docebat eos. 3. Adducunt autem Scribæ, et Pharisæi mulierem in adulterio deprehensam : et statuerunt eam in medio. 4. Et dixerunt ei : Magister, hæc mulier modo deprehensa est in adulterio. 5. In lege autem Moyses mandavit nobis hujusmodi lapidare. Tu ergo quid dicis? 6. Hoc autem dicebant tentantes eum, ut possent accusare eum. Jesus autem inclinans se deorsum, digito scribebat in terra. 7. Cum ergo perseverarent interrogantes eum, erexit se, et dixit eis : Qui sine peccato est vestrum, primus in illam lapidem mittat. 8. Et iterum se inclinans, scribebat in terra. 9. Audientes autem unus post unum exibant, incipientes a senioribus: et remansit solus Jesus, et mulier in medio stans. 10. Erigens autem se Jesus, dixit ei : Mulier, ubi sunt, qui te accusabant? nemo te condemnavit? 11. Qua dixit : Nemo, Domine. Dixit autem Jesus : Nec ego te condemnabo : Vade, et jam amplius noli peccare.
- V. 1. Jungendus potius capiti præcedenti. IN MONTEM OLIVETI, ita vocatum ob frequentes in eo plantatas olivas. Ibi solebat Jesus usque ad multam noctem orationi vacare (Luc. 21, 37;

- 6, 12). Mons Oliveti a Jerusalem distabat leucæ fere quadrante, situs ad orientem. Inter montem istum et civitatem erat vallis Cedron, in cujus imo torrens Cedron.
- V. 2. ET DILUCULO..., id est, postridie festivitatis Tabernaculorum, mane,... sedens docebat eos : doctoris enim proprium erat sedendo docere.
- V. 3. Dum autem ibi sedet docens, ADDUCUNT.. SCRIBÆ ET PHARISÆI MULIEREM IN ADULTERIO DEPREHENSAM...

SCRIBE ET PHARISEI, illi legisperiti, hi legis strictam observantiam jactantes. Non judicum partes agunt, sed sive accusatorum sive testium. Atque hæc ratio videtur cur Joannes non scripserit : ἀρχιερεῖς καὶ ταρισαῖοι. Eos putat Kuinoel fuisse zelotas, qui, non exspectata sententia judicis, ex lege puniebant homines in delicto deprehensos, juxta exemplum Phinees (Num. 25, 6-8). — IN ADULTERIO DEPREHENSAM, gallice: prise en flagrant délit... — STATUERUNT EAM IN MEDIO turbæ Jesum circumstantis.

- V. 4. ET DIXERUNT EI, reverentiam maligne affectantes, Magister ... deprehensa est..., ἐπαυτορώρω μου/ευομένη. Έπαυτοφόρω terminus est juridicus, alienus, aiunt, a Joannis simplici sermone. At responsio in promptu est. Si scribæ hoc termino usi sunt, quid prohibet quominus eum Joannes referat.
- V. 5. IN LEGE AUTEM... TU ERGO QUID DICIS? Ubi have notanda: a) Jesum malitiose opponunt Moysi, ad factum sanationis sabbatinæ tacite alludentes, unde exspectant responsum præscripto legis contrarium. b) Id autem se obtenturos æstimant quia norunt Jesum in peccatores misericordem (Luc. 7, 34). c) Et sic novam aucupantur occasionem eum prævaricationis in legem accusandi (v. 6). d) Lex Moysis (Lev. 20, 10) pænam mortis decernebat in adulteros, eam autem lapidatione perficiendam esse ibi non dicit; at idipsum non obscure insinuatur Ezech. 16, 38, 40. Cf. etiam Deut. 22, 24.
- V. 6. ... TENTANTES EUM, laqueum ei nectentes, non doceri cupientes, ut possent accusare eum tamquam legis contemptorem et flagitiorum fautorem.

Sunt qui velint, pharisæos ansam quæsiisse accusandi Jesum, qualiscumque demum ejus responsio fuisset. Si non lapidandam adulteram pronunciasset, prævaricationis in legem...; si lapidandam, seditionis in Romanos, qui potestatem reos necandi Judæis abstulerant, et lapidationis pænam non admittebant (Beelen). — Alii: ut possent eum accusare, sive violatæ legis apud magistratus, sive crudelitatis apud plebem. At nostra expositio magis videtur præcedenti narrationi ac menti pharisæorum congruere.

JESUS AUTEM INCLINANS SE DEORSUM, ut erat sedens (v. 2), DIGITO SCRIBEBAT IN TERRA, id est, in pavimento lapideo templi. Quid scripserit, frustra quæritur, de hoc enim hic nihil insinuatur. — Sunt qui ob v. 7. putent Jesum accusantium peccata descripsisse. Sed, si ita, cur ad recedendum verba Christi expectarunt? — Sunt qui putent eum eorum nomina scripsisse, juxta illud Jer. 17, 13: Recedentes a te in terra scribentur, ita tacite eorum perversitatem arguens. — Rectius forte et simplicius admittitur, Jesum nulla verba scripsisse sed solum ductus quosdam in pulvere delineasse, hoc gestu significans se ad captiosam eorum quæstionem nolle attendere.

- V. 7. QUUM ERGO PERSEVERARENT... Instant, quia putant Jesum hæsitare et responsum anxie quærere. EREXIT SE a scribendo, et dixit eis: Qui sine peccato est vestrum, primus in illam lapidem mittat, prout erat officium testium (Deut. 17, 7). Divinæ sapientiæ plena responsio! Non dicit, non lapidandam, et sic nihil contra legem pronunciat; accusatores autem insinuat non minorum scelerum reos, ipsos tamen ad propriæ conscientiæ dictamen remittens. Neque ideo, ut quidam volunt, falsum emittit principium, facinorosos non posse nisi ab innocentibus et probis puniri vel judicari; sed id tantum, minime congruere ut qui alios traducunt, iisdem vel majoribus quam illos flagitiis se reos cognoscant, quod sane verum est.
- V. 8. His verbis quasi fulminis ictu perculsos relinquit hypocritas, nihil eos curans, sed spatium eis recedendi suppeditans, ITERUM SCRIBEBAT IN TERRA.
- V. 9. AUDIENTES AUTEM (ἀχούσαντες, quum audiissent) unus post unum exibant, timentes ne coram turba ipsorum scelera revelaret Jesus, quem hominum intima scrutari multiplici experimento didicerant. INCIPIENTES A SENIORIBUS, ut magis honori suo prospicere curantibus, et forte majorum noxarum

reis, — ET REMANSIT SOLUS JESUS, id est, solus ab accusatoribus, ET MULIER IN MEDIO turbæ STANS.

V. 10. ERIGENS AUTEM SE JESUS à scribendo, et tunc circumspiciens, dixit ei : ... NEMO TE CONDEMNAVIT?

V. 11. ... NEMO DOMINE... NEC EGO TE CONDEMNABO, quippe qui non veni ut judicem mundum (Jo. 3, 17). — Christus hic officium judicis exercere non tenebatur; at officium salvatoris suavissime exercet, juxta Jo. 3, 17; Luc. 19, 10. — VADE IN PACE, culpa et pœna per me absoluta, ET JAM AMPLIUS NOLI PECCARE. Hinc peccatricem, non peccatum, Jesus absolvit. Nil dubitandum quin Christus simul animo adulteræ gratiam debitæ contritionis indiderit. Admirabile sane exemplum misericordiæ cordis Jesu in peccatores pænitentes. Nulla increpatio, nullum durum verbum, nulla imposita pæna! Unum postulat: jam amplius noli peccare!

Nota. Christus dimittendo adulteram, palam utitur divina plane potestate: propria scilicet auctoritate peccata remittendi (Luc. 5, 24). Unde et hæc historia speciale præbet divinitatis Christi argumentum. Ideo procul dubio S. Joannes hanc narrationem evangelio suo inseruit. — Accedit quod absolvendo adulteram facto probavit id quod v. 15° de se asserit: Ego non judico quemquam.

# Christi de seipso testimonium.

42. Iterum ergo locutus est eis Jesus, dicens: Ego sum lux mundi: qui sequitur me, non ambulat in tenebris, sed habebit lumen vitæ. 45. Dixerunt ergo ei Pharisæi: Tu de te ipso testimonium perhibes: testimonium tuum non est verum. 44. Respondit Jesus, et dixit eis: Et si ego testimonium perhibeo de meipso, verum est testimonium meum: quia scio unde veni, et quo vado: vos autem nescitis unde venio, aut quo vado. 45. Vos secundum carnem judicatis: ego non judico quemquam: 46. Et si judico ego, judicium meum verum est, quia solus non sum: sed ego, et qui misit me, Pater. 47. Et in lege vestra scriptum est, quia duorum hominum testimonium verum est. 18. Ego sum, qui testimonium perhibeo de me ipso: et testimonium perhibet de me,

qui misit me, Pater. 19. Dicebant ergo ei: Ubi est Pater tuus? Respondit Jesus: Neque me scitis, neque Patrem meum: si me sciretis, forsitan et Patrem meum sciretis. 20. Hæc verba locutus est Jesus in gazophylacio, docens in templo: et nemo apprehendit eum, quia necdum venerat hora ejus.

V. 12. ITERUM ERGO LOCUTUS EST EIS JESUS. Dubium utrum sit continuatio sermonis per adductionem adulteræ interrupti, an novus plane sermo, sive eadem sive alia die habitus. Hoc probabilius: prior enim sermo directus erat ad populum (v. 2); hic autem ad pharisæos, Judæos. Sed et particula πάλιν novum esse sermonem satis insinuat. Habitus est in gazophylacio templi (v. 20). - EGO SUM LUX MUNDI, mundum (homines) gratia supernaturalis revelationis per lumen fidei illustrans, qui sequitur ME in me credendo, lumen fidei a me suscipiendo, NON AMBULAT IN TENEBRIS lapsæ suæ naturæ, tenebris ignorantiæ et peccati: SED HABEBIT LUMEN VITÆ, id est, habet lumen illud cujus fons sum ego; estque hoc lumen vitæ æternæ, vitæ supernaturalis, fons et exordium. Cf. comm. in Jo. 1, 4-9; Trid. VI. c. 6. 8. - Talia certe, præter Deum, nemo de se dicere potest, nisi inaudita laboret insania. Unde et his verbis Christus iterum divinitatem suam proclamat.

Adverte qui sequitur me hic proprie sonare qui credit in me. Recte tamen accommodatur ad imitationem virtutum Christi: hæc enim imitatio est fructus fidei in Christum, sponte ex ea nascens.

V. 13. Fidem quam verba hæc Christi merentur statim elevant pharisæi (alii certe ab iis qui adulteram adduxerant): tu de te ipso testimonium perihbes: testimonium tuum non est verum juridice, id est, non debet recipi, nullam fidem meretur, quia unicum est et a te de te ipso latum. Propria laus sordet Talem esse sensum probat v. 17.

V. 14. ETSI (scribendum una dictione): etiamsi EGO... VERUM EST TESTIMONIUM MEUM, et ut verum recipi debet; et ratio est, QUIA SCIO UNDE VENI ET QUO VADO (cf. Jo. 13, 3). Quorsum hæe ratio? « Quia scio me esse Filium Dei a quo exivi per incarnationem et ad quem vadam per ascensionem. « Hinc infallibilite):

scio divina me in hoc testimonio veracitate pollere. — Apposite in hæc Lucas Brug: "His paucis verbis, unde veni et quo vado, comprehenduntur omnia quæ Jesus de se testificari posset et quæ nobis de eo credenda sunt: principium et finis humanæ salutis, mysterium inquam incarnationis et ejus fructus: principio enim et fine reliqua comprehenduntur. "— Et Tolet.: "Principium et finem mei adventus scio; et quia hæc scio, propterea dico me lucem esse mundi. "— vos autem nescitis unde venio aut quo vado: mysterium divinæ missionis meæ ex culpa vestra ignoratis, et ideo testimonium illud meum rejicitis. Hæc omnia, licet obscure, in verbis Christi implicantur.

V. 15. Vos secundum carnem judicatis me, id est, secundum id quod vestræ naturæ corruptæ oculis apparet, me ut impostorem condemnatis (id enim apud Joannem sonat κρίνειν. Vide ad 3, 17); Ego non judico quemquam: neminem condemno: non enim ad id missus sum, sed ut salvem mundum (Jo. 3, 17). — Tacite interim his verbis incredulitatem eorum increpat, ob quam condemnari mereantur. — Supplendum esse, non judico secundum carnem, contextui adversatur.

V. 16. ET SI (¿à», eliamsi) JUDICO EGO, etiamsi aliquem condemnarem, JUDICIUM MEUM VERUM EST, seu justum esset. QUIA SOLUS NON SUM, merus homo, ut vos æstimatis, SED EGO ET QUI MISIT ME PATER, adeoque in tali judicio Pater mecum est, identicam mihi divinam naturam communicans: unde et judicium illud meum essentialiter verum est. Cf. Jo. 10, 30; 14, 10.

Nota. Nonnulli interpretes, non perspicientes transitum idearum a v. 16 ad 17, volunt v. 16 et 18 esse plane synonyma quoad sensum; inde mira confusio: ipsis enim v. 16° judicium idem est ac v. 18° testimonium. Nam, ait a Lap., judicium recte dicitur omnis actus ad judicium spectans, quale est testimonium. Hine v. 15° non judico quemquam, contra usum loquendi Joannis et contra parallelismum, exponunt de judicio discussionis. Præterea si vellent sibi constare, deberent exponere v. 15 hoc sensu: ego de nullo perhibeo testimonium, quod patet esse falsum. Omnia hæc absona evasit Beelen, quem in commentario secuti sumus. — Confirmatur nostra interpretatio ex constructione græca v. 17: xxì ἐν τῷ νόμφ δὲ, ubi

καί... δὲ transitum aliquem fieri indicat. — Ita etiam de Wette, Maier, Olshausen etc.

V. 17. Hactenus prima Christi responsio ad objectionem Judæorum: "Testimonium meum verum est quia divinum est, mihi cum Patre commune; tale foret et judicium meum. "Nunc ex iis quæ dixit de sua cum Patre unione sumpto transitu, alteram addit responsionem: ET IN LEGE VESTRA SCRIPTUM EST: QUIA DUORUM HOMINUM TESTIMONIUM VERUM EST, in judicio pro vero suscipitur (Deut. 17, 6).

V. 18. Atqui ego sum... et... pater. Duo itaque testes sunt qui testimonium perhibent de Christo. Quum tamen id nequeat intelligi in lege de testimonio alicujus in propria causa adjecto testimonio alterius, enunciatio Christi sensum non haberet, nisi per altissima Trinitatis et incarnationis mysteria exponeretur. Igitur id quod Christus in humanitate testatus modo fuerat, idipsum de Christo Deo homine testantur duæ divinæ Personæ, Pater nempe et Filius! — Conclusio syllogismi auditoribus relinquitur: « Ergo etiam juxta normam legis testimonium meum deberetis ut juridice verum accipere. «

Si quæratur quomodo Pater et Filius de Christo testati sint, responderi potest: Pater, quum per Scripturæ vaticinia tum per miracula quæ dedit ei ut faceret (Jo. 5, 36, 37); Filius, multis argumentis in Christo divinam naturam manifestando: miraculis propria virtute patratis, prophetiis, cordium scrutatione etc. — Hujus vim ratiocinii Judæi capere non poterant, sed ob eorum culpam: ipsa mysterii propositio debuisset eos ad veritatem quærendam incitare.

V. 19. ... UBI EST PATER TUUS? Malitiosa interrogatio ut accusationem blasphemiæ iterum in Jesum proferre possint. Cf. 5, 18. — NEQUE ME SCITIS Dei Filium, NEQUE PATREM MEUM Deum, qua Pater est Messiæ. — SI ME SCIRETIS, FORSITAN ET PATREM MEUM SCIRETIS. Græce τὸν πατέρα μου ἤδειτε ἄν, ubi ἄν non est particula dubitantis sed fortiter affirmantis. Hinc pro forsitan Vulgata accuratius posuisset utique. Conclusio Christi patet: est enim Patris et Filii relatio mutua, et præterea naturæ divinæ identitas (10, 30 et 14, 7. 9. 10). Hanc si voluissent, fide prælucente cognovissent.

V. 20. Hic sermo Christi terminatur. — ... IN GAZOPHYLACIO, seu ærario sacro, quod erat in « atrio mulierum » (Gazophylacium vox est partim persica : gaza, divitiæ, nummi; partim græca : φυλάσσω, conservo). — Nemo apprehendit eum, quamquam multi volebant, quia nondum venerat hora ejus, a Patre passioni ejus prædestinata.

### Pharisæorum exprobrata perversitas.

- 21. Dixit ergo iterum eis Jesus: Ego vado, et quæretis me, et in peccato vestro moriemini. Quo ego vado, vos non potestis venire, 22. Dicebant ergo Judæi: Numquid interficiet semetipsum, quia dixit : Quo ego vado, vos non potestis venire? 25. Et dicebat eis: Vos de deorsum estis, ego de supernis sum. Vos de mundo hoc estis, ego non sum de hoc mundo : 24. Dixi ergo vobis quia moriemini in peccatis vestris : si enim non credideritis quia eqo sum, moriemini in peccato vestro. 25. Dicebant ergo ei : Tu quis es? Dixit eis Jesus : Principium, qui et loquor vobis. 26. Multa habeo de vobis loqui, et judicare : sed qui me misit, verax est : et ego quæ audivi ab eo, hæc loquor in mundo. 27. Et non cognoverunt quia Patrem ejus dicebat Deum. 28. Dixit ergo eis Jesus : Cum exaltaveritis Filium hominis, tunc cognoscetis quia ego sum, et a meipso facio nihil, sed sicut docuit me Pater, hæc loquor. 29. Et qui me misit, mecum est, et non reliquit me solum : quia ego, quæ placita sunt ei, facio semper.
- V. 21. Novus hic refertur sermo Jesu cum pharisæis, etiam in templo habitus (v. 59), sed quandonam, incertum est. Ego vado, όπάγω, abeo, ad Patrem scilicet post breve tempus, et queretis mes, quaeretis Messiam vestrum in extrema angustia obsessæ civitatis vestræ, et in peccato vestro incredulitatis moriemini morte temporali simul et æterna. Quo ego vado, in cælum, vos non potestis venire, neque in hac vita neque in futura: ros enim de hoc mundo estis (v. 23). Cf. comment, ad 7, 33, 34, locum parallelum.

V 22. ... NUMQUID INTERFICIET SEMETIPSUM... Ad intelligen-

tiam sciendum est id quod refert Josephus (De Bello jud. 3, 8, 5), Judæorum opinione sui interfectores in locum gehennæ maxime caliginosum detrudendos. — Ergo ironice hæc secum pharisæi de Christo. Subaudi, si lubet : " Eo ipsum profecto non sequemur. " — Vel forte simplicius : verbum  $\dot{\nu}\pi\dot{\alpha}\gamma\omega$ , vado, liberum dicit discessum; ex alia parte quo..., vos non potestis venire locum insinuat extramundanum. Inde sic : Numquid per sui occisionem voluntarie ex hac terra discedet? Ita Lücke.

V. 23. ET DICEBAT EIS, non præcise Judæis inter se mussitantibus respondens, sed in sermone v. 21<sup>i</sup> pergens, ubi dixerat : quo ego vado, vos non potestis venire: vos de deorsum estis, homines nempe, et qua tales, terrenæ originis; ego de supernis SUM, Filius Dei, et qua talis, cœlestis originis. — vos de mundo HOC ESTIS improbo et perverso : EGO NON SUM DE HOC MUNDO, quippe cui undequaque adversor. — Duo igitur Jesus assignat inter se et Judæos discrimina : unde duæ rationes ob quas eum in cœlum ascensurum sequi minime possint. Duo hæc non esse synonyma, patet ex sermone in cœna, in quo Christus alterum de apostolis affirmat (13, 33) : Quæretis me : et sicut dixi Judæis : Quo ego vado, vos non potestis venire : et vobis dico modo; alterum de eis negat (15, 19): de mundo non estis. — Ad prius Christi assertum intelligendum notandum est, ipsum loqui de re quæ est ex una parte sibi, ex altera hominibus propria. Hominum locus proprius terra est, quia terrenæ sunt originis; Christi locus proprius cœlum est, quia de cœlo ortus est. - Hinc homo, ut colum adeat, indiget super naturam suam " in imaginem Filii Dei " transformari.

V. 24. DIXI ERGO VOBIS, utpote talibus, impio mundo addictis, QUIA (id est gallice que) MORIEMINI IN PECCATIS VESTRIS. Id tamen dico, non absolute, sed conditionate ex parte vestra: si ENIM NON CREDIDERITIS QUIA EGO SUM, ὅτι ἐγὼ εἰμί, que e'est moi, MORIEMINI IN PECCATO VESTRO. - Christus dedita opera ita loquitur, attributum verbi εἰμὶ tacens, ut quod a Judæis facile suppleri poterat, puta Messias, Filius Dei... Ceterum modus hic loquendi multo melius explicatur ex proprietate linguæ aramaicæ, qua Jesus utebatur. Dixerit procul dubio:

sione syriaca (L.) (1). Deinde, eo sensu dictum Christi intelligi debuisse, patet ex locis parallelis : Marc. 13, 6; Luc. 21, 8; Jo. 13, 19.

V. 25. DICEBANT ERGO EI, malitiose fingentes se non intellexisse: TU QUIS ES? in pronomine quis emphasim facientes. — Interrogantibus respondens

DIXIT EIS JESUS : PRINCIPIUM, QUI ET LOQUOR VOBIS, τὰν ἀργὰν ὅ τι καὶ λαλῶ ὑμῖν. Hæc responsio crux est interpretum!

Quæritur 1º de vera lectione, utrum ő τι an őτι.

R. De hac re codices unciales nihil decernere valent, quum interpunctionem et vocum separationem non habeant. Inter codices minusculos multi habent őτι, plerique tamen ő τι. Itala probabilius habebat initium quod, ut apud Idacium, Ambrosium, Vigilium, Augustinus legit, modo principium quod, modo principium quia. — Vulgatæ optimi et antiquissimi codices, uti et S. Hieronymi operum manuscripta, legunt quia, ideo putarem istud qui et loquor oscitantia librariorum irrepsisse pro quia. ὅτι videtur legisse S. Chrysostomus; ita legunt Theophylactus et Euthymius. — ὅ τι habet Nonnus.

Hæc omnia rem in dubio relinquunt. Contexta oratio etiam nihil valet decernere. Aliis enim exponendi modis convenit lectio  $\delta \tau \iota$ , aliis, lectio  $\delta \tau \iota$ .

Quæritur 2º de genuino sensu hujus loci.

R. 1 sententia. Ego sum principium, id quod et loquor vobis. Cf. Jo. 1, 1, 2; Apoc. 22, 13.

Contra est, principium, vip żerjep, esse in accusativo.

**Respondent**, accusativum illum esse inductum per attractionem ad 6, 7). At certe talis constructio apud Joannem esset inauditæ violentiæ.

 $2^{\circ}$  sententia. Ego sum a principio : quod ctiam dico vobis. Contra est : a) Nusquam in Scriptura  $\vec{\tau}_{ij}$   $\vec{\tau}_{ij}$   $\vec{\tau}_{ij}$  venit hoc sensu; sed  $\vec{\epsilon}_{ij}^{\circ}$   $\vec{\tau}_{ij}$   $\vec{\tau}_{ij}$ . Inter profanos pro eo citatur solus Herodotus. . . b) Sic Jesus non responderet quæstioni Judæorum petentium quis esset, non vero a quo tempore esset. . . . c)  $\lambda z \lambda \tilde{\omega}$  sic foret improprie dictum pro  $\lambda \dot{\epsilon} \gamma \omega$ .

3ª sententia. Id sum quod a principio vobis dico. Ita Tholuck.

Contra est, constructionem huic sensui non quadrare. Debuisset scribi : ὅ, τι τὴ,ν ἀργὴ,ν λαλῶ ὑμῖν. — Sed et λαλῶ pro λέγω poni immerito supponitur.

**4° sententia.** Primum quidem, id sum quod et loquor vobis. Ita enim τὴν ἀρχὴν adhibent Herodotus (1, 86, 140, 203); Thucydides (2, 74; S. Athanasius, (De incarn. Verbi, n° 20): τὴν ἀρχὴν ἐξ οὐκ ὄντων πεποιηκότος τὰ ὅλα.

Contra est, hunc sensum non quadrare contextui. Quid sibi vult illud primum quidem quod alterum non habet, nec in sequentibus ullo modo eyolvitur.

5° sententia. Christus nihil respondet malignæ Judæorum interrogationi sed, illa penitus omissa, pergit eos admonere; ita ut τὴν ἀργὴν immediate referatur ad v. 26, et ὅ τι καὶ λαλῶ ὑμῶν sit mera parenthesis. Igitur sic : Primum quidem (idquod et vobis loquor) multa habeo de vobis loqui.

Contra est: a) Parenthesis hæc foret otiosa. — b) Nihil innuit Christum eis non respondere quidquam ad quæstionem eorum.

6° sententia. Indigni estis ul ros primo loco docens alloquar (debuissem me prius ad gentiles convertere): sed... Est expositio S. Cyrilli Alex., multo longius quæsita.

7° sententia. Omnino id sum quod et loquor vobis. Ita D. Beelen, Kuinoel etc. (vide Beelen in dissert. de sensu mult. p. 52 sq. et in opusculo: Grondregels... p. 70 sq.)

Rationes. 1) Sensuum hunc quoad την ἀργην commendant: Xenophon (Cyrop. 1, 6, 16), Sophocles (Antig. 92), Plato (Apol. 29), Fl. Josephus (Ant. 1, 3, 8; 3, 15, 3), Chrysost. (in h. l.), qui exponit ὅλως; item Theophylact. et Euthym. — 2) Satisfit contextæ orationi. — 3) Bene explicatur particula καλ, ostendens concordiam esse in Christo inter esse et loqui.

Contra est, a) λαλῶ improprie exponi ac si esset λέγω, et sic non salvari parallelismum verbalem cum λαλεῖν v. 26. — b) in allatis exemplis, τὴν ἀργὴν venire tantum in enunciationibus negantibus.

8° sententia, quæ est S. Chrysost. cum schola sua. Fere sic:

Omnino, quid est quod adhuc etiam alloquar vos, qui me nec audire nec intelligere vultis? Ita Lücke. Chrysostomus vero : καὶ τοῦ ὅλως ἀκούειν τῶν λόγων τῶν περὶ ἐμου ἀνάξιοί ἐστε, μήτι γε καὶ μαθεῖν ὅστις ἐγώ εἰμι. Euthymius : ὅλως, ὅτι καὶ λαλῶ ὑμῖν, περιττόν ἐστι.

Rationes. 1) Sola hæc expositio servat genuinum sensum verbi λαλῶ et supradictum parallelismum cum versu 26. — 2) Optime rationem reddit particulæ καί. — 3) Et a græcitate non dissonat : nam non desunt exempla in quibus ὅ τι est pro τι interrogativo. v. g. Plato (Men. p. 74) : ὅ τι ἔστι τοῦτο, ὁ οὐδὲν ἤττον κατέχει τὸ στρογγύλον ἢ τὸ εὐθύ, ὅ δὴ ὀνομάζεις σχῆμα: — Codex B apud Marc. 2, 7 legit : ὅτι οῦτος οὕτως λαλεῖ: βλασφημεῖ. — Marc. 9, 11 : ὅτι λέγουσιν οἱ γραμματεῖς ὅτι Ἡλίαν δεῖ ἐλθεῖν πρῶτον; — Marc. 9, 28 in fere omnibus codicibus : ὅτι ἡμεῖς οὐκ ἤδυνήθημεν ἐκβαλεῖν αὐτό; (Tribus his locis potest legi ὅτι vel ὅ τι : hoc probabilius videtur).

Conclusio. Omissis, ut improbabilibus, sententiis sex prioribus, et septima non penitus repudiata, octavæ ut probabiliori subscribimus.

De hac quæstione vide Lücke, qui eam plenissime pertractat et etiam alias sententias quasdam discutit.

V. 26. Patrizi: « Vos quidem velletis ut plura de me dicerem: ast ipse e contrario multa habeo de vobis loqui « et judicare, condemnare; sed abstineo, unum adverto, vos esse reos incredulitatis: siquidem qui me misit verax est, et ego que audivi ab eo, hec, et non alia loquor in mundo, ad mundum, είς τὸν κόσμον. Mundus hoc loco sumitur, non malo sensu, sed pro hominum universitate. Christus, qua homo, loquitur mundo quæ audivit qua deus de Deo.

V. 27. ET NON COGNOVERUNT QUIA PATREM EJUS DICEBAT DEUM. Aliter in gravo: ὅτι τὸν πατέρα αὐτοῖς ἔλεγεν: quod de Patre ipsis loquebatur. Etiam antiquissimi et præstantissimi codices Vulgatæ omittunt vocem DEUM. — Qui ignorabant Jesum de Patre suo loqui tamquam a quo missus esset, alii profecto erant ab iis de quibus in præcedenti sermone, versiculis 16. 18. 19.

V. 28. ... QUUM EXALTAVERITIS FILIUM HOMINIS, id est, quum

in crucem erexeritis. Græce ύψώσητε hunc sensum non videtur innuere; sed Jesus aramaice loquens dixerit מְּיִקְפָּרָן. a verbo קיבא, erexit, sustulit, et in specie, crucifixit. Hinc אָלָיָבּא (zekipha), crux. Unde ambigue loquens Christus mortem suam cruentam hoc loco prædixit. - Confirmatur et certus fit iste sensus ex Jo. 3, 14: Sicut Moyses exaltavit serpentem ... ita exaltari oportet Filium hominis; et 12, 32, 33 : Et ego, si exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum. Hoc autem dicebat, significans qua morte esset moriturus. — Aliqui interpretes putant Christum his verbis simul voluisse crucis suæ gloriam prædicere : at sine solido fundamento. --TUNC COGNOSCETIS QUIA EGO SUM Messias, Filius Dei. Vaticinium impletum vide Luc. 23, 48; Act. 2, 37; Matth. 28, 12-15; et deinceps, prædicantibus apostolis, cæperunt multi Judæorum in Christum credere. — ET A MEIPSO FACIO NIHIL .... Ad explicationem vide comment. in Jo. 5, 19 sq.

V. 29. ET QUI MISIT ME, MECUM EST, me hominem assidua tutela protegens, ET NON RELIQUIT ME SOLUM (idem aliis verbis). — QUIA QUÆ PLACITA SUNT EI FACIO SEMPER: en ratio cur Pater semper mecum sit. — Nota hunc versiculum non pendere a cognoscetis quia (v. 28), sed absolutam enunciationem exprimere.

#### Pharisæi filii diaboli.

50. Hæc illo loquente, multi crediderunt in eum. 51. Dicebat ergo Jesus ad eos, qui crediderunt ei, Judæos: Si vos manseritis in sermone meo, vere discipuli mei eritis: 52. Et cognoscetis veritatem, et veritas liberabit vos. 55. Responderunt ei: Semen Abrahæ sumus, et nemini servivimus unquam: quomodo tu dicis: Liberi eritis? 54. Respondit eis Jesus: Amen, amen dico vobis: quia omnis qui facit peccatum, servus est peccati. 55. Servus autem non manet in domo in æternum: filius autem manet in æternum. 56. Si ergo vos filius liberaverit, vere liberi eritis. 57. Scio quia filii Abrahæ estis: sed quæritis me interficere, quia sermo meus non capit in vobis. 58. Ego quod vidi apud Patrem meum, loquor: et vos quæ vidistis apud patrem vestrum, facitis.

39. Responderunt, et dixerunt ei : Pater noster Abraham est. Dicit eis Jesus : Si filii Abrahæ estis, opera Abrahæ facite. 40. Nunc autem quæritis me interficere, hominem, qui veritatem vobis locutus sum, quam audivi a Deo : hoc Abraham non fecit. 41. Vos facitis opera patris vestri. Dixerunt itaque ei : Nos ex fornicatione non sumus nati : unum patrem habemus Deum. 42. Dixit ergo eis Jesus : Si Deus pater vester esset : diligeretis utique me. Ego enim ex Deo processi, et veni : neque enim a meipso veni, sed ille me misit. 43. Quare loquelam meam non cognoscitis? Quia non potestis audire sermonem meum. 44. Vos ex patre diabolo estis : et desideria patris vestri vultis facere; ille homicida erat ab initio, et in veritate non stetit : quia non est veritas in eo : cum loquitur mendacium, ex propriis loquitur, quia mendax est, et pater ejus. 45. Ego autem si veritatem dico, non creditis mihi. 46. Quis ex vobis arguet me de peccato? Si veritatem dico vobis, quare non creditis mihi? 47. Qui ex Deo est. verba Dei audit. Propterea vos non auditis, quia ex Deo non estis. 48. Responderunt ergo Judæi, et dixerunt ei : Nonne bene dicimus nos quia Samaritanus es tu, et dæmonium habes? 49. Respondit Jesus: Ego dæmonium non habeo: sed honorifico Patrem meum, et vos inhonorastis me. 50. Ego autem non quæro gloriam meam : est qui quærat, et judicet.

V. 30. HEC ILLO LOQUENTE, et evolvente, MULTI, etiam inter Judæos (v. 31) CREDIDERUNT IN EUM, aliis incredulis remanentibus. Hinc duæ classes.

V. 31. SI VOS MANSERITIS IN SERMONE MEO, constantes remanseritis in fide quam nunc verbis meis habetis, vere, non specie tantum, discipuli mei eritis. Intellige fidem vivam, operosam, ut satis elucet ex aliis locis, v. g. Jo. 3, 19-21 etc.

V. 32. ET COGNOSCETIS VERITATEM revelationis supernaturalis: hac enim per fidem Christi cognoscitur. — ET VERITAS LIBERABIT VOS, a servitute nempe peccati, ut v. 34°, et liberatos transferet in statum filiorum Dei. Fides radix est justificationis, quam is qui credit consequitur per infusam gratiam sanctificantem.

V. 33. RESPONDERUNT EI ex iis qui increduli remanserant:

SEMEN ABRAHE SUMUS, ac proinde genere ingenui et liberi, ET NEMINI SERVIVIMUS UNQUAM, adeoque nunquam fuimus in servitutem redacti...

V. 34. Explicat Jesus se loqui de servitute peccati (cf. Rom. 6, 16-18; 5, 21) et tacite eos servos dicit.

V. 35. Pergit Christus in allegorico sermone. Servus autem Non Manet in domo heri sui in æternum, seu perpetuo, quippe quem herus pro libitu expellere potest; filius autem manet in etrenum, perpetuo jure manet in domo patris, atque adeo paternæ domus heres est. — At quorsum hæc? Videtur sermo iste Christi comminatorius, et, quamvis ut generale principium enunciatus, alludere tamen ad *Ismaelem servum*, qui in domo heri sui Abrahæ non mansit perpetuo sed cum matre Agar expulsus fuit, et ad *Isaac filium*, qui remansit perpetuo. « Similis ergo sors vestra futura quæ fuit Ismaelis. » — Hinc Jesus transit ad sermonem exhortatorium:

V. 36. SI ERGO VOS FILIUS (Dei, utique, quum agatur de mansione in domo Dei) LIBERAVERIT a peccati servitute, VERE, perfecte, LIBERI ERITIS. Filius *veritas* est: hinc concordia inter v. 32 et 36. — Cf. Gal. 4, 22. 30. 31, qui locus videtur loci nostri quasi commentarius.

V. 37. Resumit Christus responsum Judæorum v. 33, illudque ad trutinam revocat. Scio Quia filli abrahæ estis, carne scilicet; sed num etiam spiritu? Sub hoc respectu ostendit eos germanos Abrahæ filios non esse, quia, homicidium injuste in Jesum molientes, Abrahæ mores non imitantur, sed potius mores diaboli, qui ab initio mendax et homicida fuit (in paradiso scilicet). Mendacium diaboli imitantur, quia Jesum annunciantem ipsis veritatem quam a Deo Patre accepit, audire et credere pertinaciter renuunt. — Quia sermo meus non capit in vobis. (γωρέω, capio, capax sum). Gallice ad literam omnino: ma parole ne prend pas en vous.

V. 38. QUOD VIDI, quod accepi. — APUD PATREM VESTRUM: diabolum intendit, de quo v. 44°. Cf. comment. ad Jo. 5, 19. 20.

V. 39. Ita græce : Si filii Abrahæ essetis, opera Abrahæ faceretis, ἐποιεῖτε α̈γ.

V. 40 patet.

V. 41. Intelligunt Judæi Jesum sermonem facere de ipsorum filiatione in ordine morali, et cogitant Jesum ipsos idololatriæ forte accusare: nam idololatria israelitica sæpe in prophetis fornicatio dicitur. Ita intelligendos esse ostendit quod addunt: UNUM PATREM HABEMUS DEUM. Cf. Jer. 3, 1-14; Ezech. 16, 15 sq.: Os. 2, 4, 5.

V. 42. Id tamen facto probant non ita se habere. Nam si DEUS, inquit, PATER VESTER ESSET, DILIGERETIS UTIQUE ME, Filium ejusdem Patris vestri.

V. 43. ... NON COGNOSCITIS: non agnoscitis ut loquelam legati et Filii Dei, QUIA NON POTESTIS AUDIRE SERMONEM MEUM: ob mores vestros corruptos et falsam, quam habetis, de Messia opinionem, aures vestræ refugiunt doctrinam meam.

V. 44. Jam Christus suam mentem planam facit : vos ex PATRE DIABOLO ESTIS, et statim probat : similes enim ei estis, homicidæ, mendaces. -- IN VERITATE NON STETIT, OÙY ESTINEV. quod statum permanentem sonat; nam tempus perfectum έστιχα in græcitate guum sacra tum profana (cf. Matthiæ, § 211) sensum habet præsentis, consisto. Exempla sint ex N. T.: Matth. 16, 28; 20, 6; Luc. 1, 11; 8, 20; Jo. 1, 26; 3, 29; Act. 1, 11; 7, 33. Semel tantum, Apoc. 12, 4, venit sensu imperfecti, nusquam sensu præteriti. Igitur hoc loco vertendum foret : et in veritate non versatur (actibus suis). Et ratio est quia non est veritas in-Eo, nullus in ejus mente veritati locus est : corrupta natura sua a veritate abhorret. Sed, e contrario, QUUM LOQUITUR MENDA-CIUM, EX PROPRIIS mentis ejus conceptibus Loquitur, nam insita indole sua mendax est et pater ejus, id est, et pater mendacii (vel mendacis), zótob alii referent ad to peddos, alii ad pedstre. Hoc suadetur ex eo quod ψεύστης est nomen propinquius, et quod sic redit ad conceptum suum Christus, Judæos, utpote mendaces, patrem habere diabolum. Priori tamen modo intelligunt omnes versiones antiquae. Difficile dictu est quid in hac re intenderit evangelista (1). -- Evidens allusio ad lapsum protoparentum, quos serpens mendacio decepit et occidit. Cf. Apoc.

<sup>(1)</sup> Vide Beelen. Gramm. græc. N. T. p. 142, 2.

20. 2; Rom. 5, 12; Apoc. 12, 9. — Hinc probatur serpentem paradisi fuisse diabolum.

Nota. Totum hunc versiculum longe alio modo exponit Hilgenfeld (Einleit. in das N. T., p. 725): Vos ex patre diaboli estis, ὑμεῖς ἐχ τοῦ πατρὸς τοῦ διαβόλου ἐστὲ.... ex propriis loquitur, quoniam etiam pater ejus mendax est, ὅτι ψεύστης ἐστὶ καὶ ὁ πατὴς αὐτοῦ. Patrem autem diaboli contendit ab auctore quarti evangelii cogitatum fuisse Jaldabaoth, demiurgum et deum Judæorum, quem utique gnostici ophitæ faciebant patrem serpentis (Iren. Hær. 1, 30, 8: 1, 5, 4 et Epiphan. Hær. 38, 4). Sed et Valentiniani diabolum dicunt esse χτίσμα τοῦ δημιουργοῦ. Unde confirmat Hilgenfeld, auctorem quarti evangelii gnosticis doctrinis fuisse imbutum.

Ad hanc expositionem defendendam afferri possunt sequentes **Rationes.** In Duplex articulus, ἐχ τοῦ πατρὸς τοῦ διαβόλου, qui contra auctoritatem textus recepti (ἐχ πατρὸς τοῦ διαβόλου) hic procul dubio legendus est, obvium sensum præbet : ex patre diaboli. — 2) Ultimum membrum, ὅτι ψεύστης ἐστὶ καὶ ὁ πατηρ αὐτοῦ, nisi exponatur sicut ab Hilgenfeld, constructionem præferret obscuram et violentam, quum pronomen αὐτοῦ ad nullum nomen determinatum congrue valeat referri : ψεύστης enim indeterminatum est, et τὸ ψεῦδος nimis est remotum. — 3) Comparatio cum placitis gnosticorum talem conceptum in mente evangelistæ bene explicat.

Contra est a) contextus: tota enim ratiocinatio Christi eo tendit, ut ostendat Judæos non Deum sed diabolum habere patrem: adeoque alter ille genitivus, τοῦ διαβόλου, interpretandus est non ut a priori, τοῦ πατρὸς, dependens, sed ut ei appositus. Secus sequeretur tantum Judæos esse fratres diaboli. Item parum ad rem facit qualis sit pater diaboli, sed qualis ipse: mendac, et pater mendacis (vel mendacii). – b) testimonium antiquarum versionum: Vulgatæ; syriacæ Peschito, quæ sic habet: (

All Vos ex patre diabolo estis, absque signo regiminis, ante (

Nos ex patre diabolo estis, absque signo regiminis, ante), vos ex patre

fine versiculi : quoniam mendax ipse, etiam pater ejus (masculinum foret diabolo....), cum suffixo feminino de (masculinum foret diabolo....), adeoque sensu, etiam pater mendacii (mendacium, pater), nomen femininum); item æthiopica : Vos ex patre diabolo..... mendax est et pater ejus (mendacii). — c) persuasio Judæorum, diabolum spiritualis esse naturæ, cujus proinde nullus possit pater cogitari. Cf. Matth. 8, 16; 10, 1; Act. 10, 38; Eph. 6, 12.

Respondetur ad argumenta: ad 1) Contextus magis obvium facit alterum sensum: quis enim hic exspectet commemorari patrem diaboli? Duplex articulus per hebraismum potest explicari (בְּיָבֶב הַּבְּיִבְּיִם). — ad 2) Etiam alibi Joannes adhibet pronomen משׁזִיסי, sine relatione perspicua ad nomen determinatum in superiori phrasis membro enunciatum: v. g. 1 Jo. 2, 12: 2, 27. Ergo et hoc loco similis relatio rejici non debet. — ad 3) Apud Joannem Deus Judæorum est ipse Pater Christi (2, 16: 8, 54), quomodo eum faceret patrem diaboli?

V. 45. Ego autem si ( $\delta\tau_i$ , quia) veritatem dico vobis. Non creditis mihi, et ita probatis vos filios patris mendacii.

V. 46. Ad veritatem doctrinæ suæ vindicandam provocat nunc Jesus ad suam *impeccantiam*: QUIS EX VOBIS ARGUET ME DE PECCATO? Mira sane provocatio, quam sola sanctitas infinita absque blasphemia (plenissimo saltem sensu) efferre potest! Conclusio in promptu est: si me noveritis omni peccato immunem, ergo mendacem me esse non potestis suspicari. — Potuissent quidem Judæi ei objicere peccatum violati sabbati et blasphemiæ; sed utrumque crimen evanescebat si Jesus erat Filius Dei: sermo igitur Jesu procedebat de actionibus quæ absolute peccaminosæ fuissent, et ideo qualitati Filii Dei repugnassent. — Ergo, ait, Quare non creditis mihi? Et statim

V. 47. ipse respondet : quia ex deo non estis, quum opera Dei non faciatis, ut v. 41. 42, et quia qui ex deo est verba dei audit corde docili; qui autem ex Deo non est, ut vos, verba Dei, adeoque verba mea, non audit. Inde incredulitas vestra.

V. 48. Judæi, non habentes quod respondeant, in opprobria prorumpunt : SAMARITANUS ES TU ET DÆMONIUM HABES. Samaritanum vocant gratuito convicio, quia Judæi Samaritanos summo tunc odio prosequebantur. Cf. Jo. 4, 9; Eccli 50, 28. Ad hoc convicium igitur Jesus respondere dedignatur; sed

V. 49. ad alterum respondet simplici negatione. Dæmonium eum habere dixerant ob Christi.dicendi fervorem et emphasim, cujus jam reddit rationem: Honorifico Patrem Meum: hinc tantus ardor meus. Et vos inhorastis, græce ἀτιμάζετε, inhonoratis me, vous m'injuriez. Hæc dixisse contentus:

V. 50. EGO AUTEM NON QUÆRO GLORIAM MEAM. Id est: Meum non est de hac injuria mihi illata vindictam sumere, juxta hebraismum in verbo quæro, vindico, (utrumque enim significat). Ita ob statim sequentia: EST QUI QUÆRAT (vindicet) ET JUDICET, condemnet inhonorantes me. Allusio ad Deut. 18, 19, ubi adhibetur verbum vink, ultor existam.

### Jesus Abrahamo major.

51. Amen, amen dico vobis, si quis sermonem meum servaverit, mortem non videbit in æternum. 52. Dixerunt ergo Judæi: Nunc cognovimus quia dæmonium habes. Abraham mortuus est, et prophetæ: et tu dicis: Si quis sermonem meum servaverit, non qustabit mortem in æternum. 53. Numquid tu major es patre nostro Abraham, qui mortuus est? et prophetæ mortui sunt. Quem teipsum facis? 54. Respondit Jesus: Si ego glorifico meipsum, gloria mea nihil est : est Pater meus, qui glorificat me, quem vos dicitis quia Deus vester est. 55. Et non cognovistis eum : ego autem novi eum : et si dixero quia non scio eum, ero similis vobis, mendax. Sed scio eum, et sermonem ejus servo. 56. Abraham pater vester exsultavit ut videret diem meum : vidit, et gavisus est. 57. Dixerunt ergo Judai ad eum : Quinquaginta annos nondum habes, et Abraham vidisti? 58. Dixit eis Jesus : Amen, amen dico vobis, antequam Abraham fieret, ego sum. 59. Tulerunt ergo lapides, ut jacerent in eum : Jesus autem abscondit se, et exivit de templo.

V. 51. Jesus rursus sermonem dirigit ad credentes, de quibus v. 31. 32, quem sermonem increduli v. 33° interruperant. Duo

bona v. 31. 32 in se credentibus jam promiserat : perfectum discipulatum et libertatem a servitute peccati; tertium, omnium culmen, nunc addit : si quis sermonem meum servaverit, eum fide credendo et opere exsequendo (idem ac supra : si vos manseritis in sermone meo) mortem non videbit in æternum, sed in æternum beata vita fruetur.

V. 52. Rursus interrumpunt Judæi increduli, malitiose fingentes se intelligere de morte corporali: ... Dæmonium habes, insano agitaris spiritu (cf. 10, 20). Discipulis tuis majora promittis quam quæ Abrahæ et prophetis contigerunt!... QUEM TE IPSUM FACIS? "Quanta jactantia!"

V. 54. Responsio Jesu indirecta primum. SI EGO GLORIFICO ME IPSUM, GLORIA MEA NIHIL EST: ita per figuram concessionis.

— EST PATER QUI GLORIFICAT ME, QUEM VOS DICITIS QUIA DEUS VESTER EST, et putatis hunc Deum vestrum probe cognoscere, at

V. 55. NON COGNOVISTIS EUM qua Patrem unigeniti Filii etc...; vel melius, non novistis scientia practica. Hæc expositio fit valde probabilis ex contextu: ET SERMONEM EJUS SERVO, et præcipue ex 1 Jo. 2, 3. 4: Et in hoc scimus quoniam cognovimus eum, si mandata ejus observemus. Qui dicit se nosse eum, et mandata ejus non servat, mendax est... Ibi ipse Joannes nostrum locum explicare videtur.

V. 56. Incipit responsio directa: Abrahamo se esse majorem. ABRAHAM ... EXSULTAVIT UT VIDERET DIEM MEUM; VIDIT ET GAVISUS EST.

Ad hæc nota 1) dies christi est tempus quo peragitur mysterium incarnationis (non passionis, ut vult Chrysost.). -- 2) exsultavit gaudio (ita enim semper ἀγαλλιάω), ubi per vaticinia sibi facta novit hoc mysterium futurum, id est, Messiam ex semine suo oriturum seque hoc tempus visurum. -- 3) vidit, quando? ubi? Juxta Hengstenberg, dum viveret in terra vidit Verbum, in Mambre externa specie sibi apparens (Gen. 18). Confirmatur ex eo quod SS. Patres veteres constanter docent, Filium in theophaniis V. T. apparuisse, idque aliquo saltem modo ipsa vetus synagoga tenebat (vide comm. in Jo. 1, 1); et ex modo quo Christus v. 58 respondet. -- Alii, ut Lucas Brug., exponunt de revelatione facta Abrahæ in limbis tempore Chris

sti degenti. Hoc probabilius: nam apparitio, de qua Gen. 18, non erat dies Christi, neque hæc Abrahæ promissa fuerat. — 4) Dicit se Jesus objectum summæ lætitiæ Abrahæ: ergo se Abrahamo majorem, digniorem.

V. 57. Iterum perperam contorquent verba Jesu, quasi se Abrahamo coætaneum pronunciasset : QUINQUAGINTA ANNOS NONDUM habes (1)...

V. 58. Solemni modo, cum formula assertoria respondet eis Jesus... πρὶν Λβραὰμ γενέσθαι, non ἐγὼ ἐγενόμην, sed ἐγὼ εἰμί Quibus verbis luce clarius revelat, sibi præter naturam humanam aliam competere, qua Abrahamo anterior sit. Talis autem existendi modus uni Deo de facto proprius fuisse constat. Accedit quod Jesus, dicendo, Ego sum, æternitatis immobilem existentiam sibi non obscure adjudicat. Eximium sane divinitatis Christi argumentum.

V. 59. Ita omnino intellexerunt Judæi: ideo, ut alias, Jesum ut blasphematorem lapidare parant. Tulerunt ergo lapides...
— Jesus autem abscondit se, turbæ se commiscendo forte, et exivit de templo. Jesum se per miraculum invisibilem fecisse non adeo videtur probabile, quia exivisse de templo dicitur.

#### APPENDIX.

# Paraphrasis exegetica Jo. VIII, 12-58.

Iterum ergo locutus est Judæis Jesus, dicens: Ego sum lux mundi (homines gratia supernaturali fidei illustrans). Qui sequitur me credendo, non ambulat in tenebris (ignorantiæ et peccati), sed habebit lumen ad vitam æternam conduceus. Dixerunt ei Pharisæi: Tu jam de teipso testimonium præbes: testimonium ergo tuum nullam fidem jure meretur. Respondit eis Jesus: Quamvis ego testimonium perhibeam de meipso, verum est testimonium meum (et ut tale recipi debet), quia scio unde venerim et quo vadam (scio me Filium Dei, adeoque venisse a Deo et ad eum reversurum per ascensionem: adeoque me scio

<sup>(1)</sup> Ex his verbis S. Irenæus opinatus est Jesum circiter 50 annos vixisse (Hær. 2, 39, 40).

a Deo omnis veritatis fonte ea quæ loquor haurire): vos autem (divinam meam generationem non credentes) nescitis unde veniam aut quo vadam. Vos secundum carnem (secundum id quod naturæ vestræ corruptæ oculis apparet, me ut impostorem) condemnatis: ego autem neminem condemno (in hoc priori meo adventu, qui non est nisi ad salutem mundi ordinatus). Et etiamsi ego aliquem condemnarem, justum in hoc proferrem judicium, quia in eo proferendo non solus agerem, sed ego et, qui misit me, Pater.

(Sed ut jam ad valorem testimonii mei redeam), in ipsa lege vestra scriptum est, duorum hominum testimonium pro vero haberi. Tale autem ego vobis propono: Ego sum qui (ut Deus) testimonium perhibeo de meipso (ut de homine), et testimonium perhibet de me, qui misit me. Pater. Dicebant ergo ei: Ubi est Pater tuus (quem dicis tecum esse testem)? Respondit Jesus: Neque me nostis (qua Filium Dei) neque Patrem meum (qua talem). Si me cognosceretis, procul dubio etiam cognosceretis Patrem meum.

Hæc verba locutus est Jesus in gazophylacio, docens in templo : et nemo (quantumvis multi cuperent) apprehendit eum, quia nondum venerat hora ejus (a Patre prædetinita, qua se sponte inimicis permitteret).

Dixit ergo iterum eis Jesus (alia occasione): Ego vado (mundum per mortem meam relinquens), et quæretis me (in excidii nationis vestræ angustiis adjutorem), et in peccato vestro incredulitatis moriemini (morte animæ simul et corporis). Quo ego vado, in cælum, vos non potestis venire. Dicebant ergo Judæi: Numquid interficiet semetipsum (et ita sponte ex hoc mundo discedet), quia dixit: Quo ego vado vos non potestis venire? Dixit eis Jesus: Vos de deorsum, de terra, estis, ego de supernis, de cælo, sum; vos de mundo hoc perverso estis, ego non sum de illo mundo. Dixi utique vobis, morituros vos in peccato vestro; si enim non credideritis esse mæ (Messiam), moriemini in peccato vestro incredulitatis. Dixerunt ergo ei: Tu quis es? Dixit eis Jesus: Omnino, quid est quod adhuc etiam vos alloquar?! Multa habeo dicenda de vobis (qui me de meipso, quis sim, interrogatis), et condemnanda (sed abstineo: satis sit mihi

hæc dixisse): Ille qui me misit verax est: et ego quæ audivi ab eo, hæc loquor ad mundum. Et non intellexerunt Jesum hæc dicere de Patre suo. Dixit ergo eis Jesus: Quum in crucem exaltaveritis Filium hominis, tunc cognoscetis esse ME (Messiam), et me a meipso nihil facere (sed omnia a Patre operari), et sicut docuit me Pater, ita me loqui. Pater namque, qui misit me, mecum est, et non relinquit me solum (sed in omnibus mecum agit), quia ego quæ placita sunt ei facio semper.

Hæc illo loquente multi crediderunt in eum. Dixit ergo Jesus ad eos, qui crediderunt ei, Judæos: Si vos manseritis in illa fide quam habetis sermoni meo, vere et perfecte discipuli mei eritis; et cognoscetis veritatem, et veritas liberabit vos (a servitute). Responderunt ei aliqui ex iis qui increduli remanserant : Nos Abrahæ sumus libera progenies, et nemini servivimus unquam : quomodo tu dicis : Liberi eritis? Respondit eis Jesus : Vere dico vobis : omnis qui facit peccatum servus est peccati. Servus autem non manet perpetuo in domo heri sui (sed ab eo pro libitu potest expelli); filius autem manet perpetuo in domo patris. (Ergo servitus maxime formidanda vobis, libertas filialis valde optanda). Si ergo, ut modo insinuabam, Filius vos liberaverit, vere liberi eritis. Scio vos esse filios Abrahæ (secundum carnem); sed quæritis me interficere, quia sermo meus non invenit locum in vobis. Ego quod vidi (et didici) apud Patrem meum, loquor; et vos quæ vidistis (et didicistis) apud patrem vestrum (cujus filios per mores vestros vos probatis) ea facitis. Responderunt ei: Pater noster Abraham est. Dixit eis Jesus: Si filii Abrahæ essetis (non carne modo, sed et spiritu); opera Abrahæ faceretis. Nunc autem quæritis me interficere, hominem qui veritatem vobis loquutus sum, quam audivi a Deo: hoc Abraham non fecit. (Ergo immerito vos dicitis ejus filios). Vos facitis opera veri patris vestri. Dixerunt itaque ei : Nos idololatriæ fornicatio non genuit falsorum numinum filios; unum patrem habemus, Deum. Dixit ergo eis Jesus : Si Deus pater vester esset, diligeretis utique me : ego enim ex Deo processi, et veni : neque enim a me ipso veni, sed ille me misit (unde neque Deum patrem habetis). Quare doctrinam meam non agnoscitis (uti divini legati)? Quia non (nisi ægre) potestis audire sermonem meum. Vos ex patre diabolo estis et desideria patris illius vestri vultis opere exsequi. Ille homicida erat ab initio (in paradiso generi humano mortem inferens) et in veritate non versatur (qui mendacio seduxit Evam), quia non est veritas in eo: quum scilicet loquitur mendacium, ex proprio fonte loquitur, quia mendax est et pater mendacii. Talem vos auditis. Ego autem si veritatem dico vobis, non creditis mihi. Quis ex vobis arguet me de peccato? (Sane id nemo vestrum audeat; adeoque neque arguere me potestis mendacii). Si ergo veritatem dico vobis, quare non creditis mihi? Qui ex Deo est, verba Dei qualia mea sunt) audit; vos autem ideo non auditis (verba mea, quæ sunt verba Dei), quia ex Deo non estis.

Responderunt ergo ei Judæi: Nonne bene dicimus Samaritanum (hominem vilissimum) te esse, et a dæmonio agitari insano spiritu? Respondit Jesus: Ego dæmonium non habeo, sed, ea loquendo, honoro patrem meum, vos autem contumelia me (gratis) afficitis. Ego autem non inquiro ultionem violati honoris mei: est qui eam ultionem sumat et conviciatores condemnet (Pater meus).

Vere dico vobis : Si quis sermonem meum (fide et opere) servaverit, non morietar unquam. Dixerunt ergo ei Judæi : Nune manifestum nobis est te a dæmonio insania agitari : Abraham mortuus est, et prophetæ mortui sunt; et tu dicis : Si quis sermonem meum servaverit, non morietur unquam! Numquid tu major es patre nostro Abraham, qui mortuus est? Sed etiam prophetæ mortui sunt. Quem teipsum facis? Respondit Jesus : Si EGO gloriam meam quæro et proclamo, gloria mea nihil est : est PATER meus, qui gloriam meam proclamat, quem vos ipsi dicitis esse Deum vestrum (adeoque dignum qui credatur). At non novistis eum. Ego autem novi eum : et si dicerem me eum nescire, forem similis vobis, mendax. Sed scio eum, et sermonem ejus (mandatum quod dedit mihi) servo. - Abraham pater vester gaudio exsultavit, spe videndi diem meum (tempus quo perageretur mysterium incarnationis meae); vidit eum (in limbis accepta revelatione), et gavisus est. Dixerunt ergo Judæi ad eum : Quinquaginta annos nondum habes, et Abraham vidisti? Dixit eis Jesus : Vere dico vobis : antequam Abraham fieret, ego sum.

#### SCHOLION DOGMATICUM.

A) Hoc caput plura suppeditat argumenta pro divinitate Christi: 1) v. 18°, testimonium duorum, ad quod Christus pro sua veracitate provocat, duas in eo naturas supponit. — 2) v. 14° Christus omnimodam veracitatem suam deducit ex origine sua: exercite ergo asserit se esse Deum de Deo. — 3) v. 28° identica supponitur Christi et Patris ejus Dei esse operatio: a meipso facio nihil. Ergo et identica natura divina. — 4) v. 58° Christus, dum sibi tribuit existendi æternitatem, eo ipso se Deum proclamat: est enim in Scriptura existendi æternitas attributum soli Deo proprium.

B) De actione diaboli. 1) V. 44 clare ostendit, serpentem, qui capite III Genescos Evam tentasse legitur, fuisse a diabolo actum. — 2) Ex v. 48 et 52, collatis cum Jo. 10, 20: Dæmonium habet, et insanit, aliisque similibus locis, insinuat Jahn (Archæologia biblica. § 192 sq.) sibi placere opinionem quæ tenet, omnes dæmoniacos, ita in evangeliis, Actis apostolorum etc. vocatos, non fuisse revera a dæmonibus possessos, sed fatuos fuisse furiosos, quorum phrenesis actioni diabolicæ vulgo tribueretur. — At, quamvis hæc explicatio posset tribus supra indicatis versiculis aptari, aliis certe Scripturæ locis nimis aperte repugnat, v. g. Marc. 5, 2 sq. et Luc. 8, 27 sq., ubi leguntur dæmones, egressi ex homine, invadere gregem porcorum. Item modus quo Christus energumenos alloquitur prodit ejus intimam persuasionem, miserorum illorum corpora fuisse vere a dæmonibus possessa. Cf. Marc. 5, 8-12.

C) Non pauci interpretes ex versiculo 44: et in veritate non stetit argumentum desumunt ad probandum lapsum angelorum rebellium. Ita S. Augustinus: « Ergo in veritate fuit, sed non stando cecidit, et de veritate lapsus est. « Verum textus græcus ostendit hujusmodi argumentum nullum esse, quam ἔστηχε sensum temporis præsentis habeat, adeoque indicet tantum statum præsentem diaboli, nihil insinuando statum pristinum meliorem. In vulgata porro stetit exponendum est stat, consistit, sicut Jo. 1, 26.

#### SCHOLION ASCETICUM.

- 1) V. 47 præbet optimum argumentum quo fideles ad audiendum verbum Dei stimulentur.
- 2) V. 34: Omnis qui facit peccatum servus est peccati. Ex quo Christi effato optime exordietur concionator ad miseram peccatoris sortem describendam.
- 3) Totus dialogus de *filiis Abrahæ et diaboli* congrue peccatoribus applicabitur. Illius quippe sumus cujus opera facimus.
- 4) Ex verbis et actis Judæorum, qualia toto hoc capite referentur, apparet quanta sit hominum, prava superbia occupatorum, animi obduratio.

# CAPUT IX.

Argumentum. Jesus sanat cæcum natum, et quidem sabbato (1-7). — Hinc in turba admiratio (8-12). — Altercatio pharisæos inter et eum qui cæcus fuerat hujusque parentes; ejicitur e synagoga (13-34). — Jesus cæco a se illuminato se Filium Dei revelat (35-38). — Et pharisæis duritiam cordis exprobrat (39-41).

#### Sanatio cæci nati.

1. Et præteriens Jesus vidit hominem cæcum a nativitate.
2. Et interrogaverunt eum discipuli ejus : Rabbi, quis peccavit, hic, aut parentes ejus, ut cæcus nasceretur? 5. Respondit Jesus : Neque hic peccavit, neque parentes ejus : sed ut manifestentur opera Dei in illo. 4. Me oportet operari opera ejus, qui misit me, donec dies est : venit nox, quando nemo potest operari. 5. Quamdiu sum in mundo, tux sum mundi. 6. Hæc cum dixisset, exspuit in terram, et fecit lutum ex sputo, et linivit lutum super oculos ejus. 7. Et dixit ei : Vade, lava in natatoria Siloe (quod interpretatur Missus). Abiit ergo, et lavit, et venit videns.

Prædictum fuerat de Messia eum fore *lucem* illuminantem homines sedentes in tenebris (ignorantiæ et peccati). Cf. Num. 24, 17; Ps. 96 (97), 11; Is. 9, 2; 49, 6; 60, 1-3; Hab. 3, 4; Luc. 2, 32. Nil mirum igitur quod Joannes cum omni sollicitudine idipsum in Jesu adimpletum fuisse ostenderit. Cf. Jo. 1, 4, 5, 8, 9; 8, 12; 9, 5, 39. His in locis tum ipse evangelista Jesum, tum Jesus semetipsum asserit esse lucem mundi. Cujus asserti veritatem, ceu pignus sensibile, egregie demonstavit sanatio cæci nati, quam ideo Joannes minutatim describit et omnibus lectoribus suis evidentem efficit.

- V. 2. 3. Erronea discipulorum opinio duplex, quam corrigit Jesus, asserens cæcitatem istam neque in peccatorum ipsius neque in parentum peccati pænam ei obvenisse, sed ut manifestentur opera dei in illo: ideo cæcus natus est ut (per sanationem ejus divinitus factam) Deus in eo gloriose manifestetur.
- V. 4. Juxta Dei Patris voluntatem debeo prædicando et miracula patrando operari opera ejus, donec dies est vitæ meæ mortalis; venit, mox aderit nox mortis meæ, quando nemo potest operari, opera hominis intellige.
- V. 5. QUAMDIU (græce őzær, quando) sum in mundo, ibi ut homo agens, lux sum mundi per doctrinam et miracula. Ideo vocavit diem, tempus vitæ suæ mortalis; noctem, tempus quo terram per mortem relinquet. His verbis apte præludit Jesus ad illuminationem cæci nati, quam mox, ceu symbolum vel pignus spiritualis hominum illuminationis, operaturus est.
- V. 6. Miraculum certo fuit, probabilius quoad substantiam, et saltem quoad modum : instamanea enim fuit curatio nullo adhibito proportionato remedio. Delirant profecto rationaliste aliqui qui factum ibi mere psychologicum vident : vividam scilicet fiduciam visum huic cæco tribuisse. Nam a- de simili fiducia nihil refert evangelista. b) fiducia quantacumque simile quid nunquam subito produxit. c) unde certe ipsa talis ac tanta fiducia miraculo tribuenda esset.
- V. 7. siloe, nomen hebraicum ישלת vel ישלה, forma ad jectivi participialis a שלה, misit. Cur hæc interpretatio addita? Sunt qui putent, his voluisse Joannem innuere. Jesum misisse eo cacum intentione symbolica, ut doceret se missum a Deo ad mundum illuminandum??

# Prodigii effectus in turbam.

8. Itaque vicini, et qui viderant eum prius quia mendicus erat, dicebant : Nonne hic est, qui sedebat, et mendicabat? Alii dicebant : Quia hic est. 9. Alii autem : Nequaquam, sed similis est ei. Ille vero dicebat : Quia ego sum. 10. Dicebant ergo ei :

Quomodo aperti sunt tibi oculi? 11. Respondit: Ille homo, qui dicitur Jesus, lutum fecit: et unxit oculos meos, et dixit mihi: Vade ad natatoria Siloe, et lava. Et abii, et lavi, et video. 12. Et dixerunt ei: Ubi est ille? Ait: Nescio.

Interpretatione non indigent.

## Prodigii effectus in pharisæos.

15. Adducunt eum ad Phariswos, qui cœcus fuerat. 14. Erat autem sabbatum quando lutum fecit Jesus, et aperuit oculos ejus. 15. Iterum ergo interrogabant eum Pharisæi quomodo vidisset. Ille autem dixit eis: Lutum mihi posuit super oculos, et lavi, et video. 16. Dicebant ergo ex Pharisæis guidam : Non est hic homo a Deo, qui sabbatum non custodit. Alii autem dicebant : Quomodo potest homo peccator hac signa facere? Et schisma erat inter eos. 17. Dicunt ergo cœco iterum : Tu quid dicis de illo, qui aperuit oculos tuos? Ille autem dixit : Quia propheta est. 18. Non crediderunt ergo Judai de illo, quia cacus fuisset et vidisset, donec vocaverunt parentes ejus, qui viderat : 19. Et interrogaverunt eos, dicentes : Hic est filius vester, quem vos dicitis quia cœcus natus est? Quomodo ergo nunc videt? 20. Responderunt eis parentes ejus, et dixerunt : Scimus quia hic est filius noster, et quia cœcus natus est : 21. Quomodo autem nunc videat, nescimus : aut quis ejus aperuit oculos, nos nescimus : ipsum interrogate : ætatem habet, ipse de se loquatur. 22. Hæc dixerunt parentes ejus, quoniam timebant Judæos : jam enim conspiraverant Judæi, ut si quis eum consteretur esse Christum, extra synagogam fieret. 25. Propterea parentes ejus dixerunt : Quia ætatem habet, ipsum interrogate. 24. Vocaverunt ergo rursum hominem, qui fuerat cœcus, et dixerunt ei : Da gloriam Deo: nos scimus quia hic homo peccator est. 25. Dixit ergo eis ille: Si peccator est, nescio: unum scio, quia cœcus cum essem, modo video. 26. Dixerunt ergo illi : Quid fecit tibi? quomodo aperuit tibi oculos? 27. Respondit eis: Dixi vobis jam, et audistis : quid iterum vultis audire? numquid et vos vultis discipuli

ejus seri? 28. Maledixerunt ergo ei, et dixerunt: Tu discipulus illius sis: nos autem Moysi discipuli sumus. 29. Nos scimus quia Moysi locutus est Deus: hunc autem nescimus unde sit. 50. Respondit ille homo, et dixit eis: In hoc enim mirabile est, quia vos nescitis unde sit, et aperuit meos oculos. 51. Scimus autem quia peccatores Deus non audit: sed si quis Dei cultor est, et voluntatem ejus facit, hunc exaudit. 52. A sæculo non est auditum quia quis aperuit oculos cæci nati. 55. Nisi esset hic a Deo, non poterat facere quidquam. 54. Responderunt, et dixerunt ei: In peccatis natus es totus, et tu doces nos! Et ejecerunt eum foras.

V. 13. 14. ADDUCUNT AD PHARISÆOS... ob ortum eis dubium de violata ab hoc homine lege sabbati, et hinc ortam de ipso miraculo suspicionem. — Patrizi : "Salivas palpebris die sabbati "illinere vetitum nominatim erat, non quidem lege mosaica, "sed juris peritorum judicio."

V. 16. Miraculi factum edocti, in causam ejus inquirunt, utrum a Deo necne processerit, et post discussionem

V. 18. ipsum factum in dubium vocant.

V. 22. EXTRA SYNAGOGAM FIERET, aliquali excommunicatione.

V. 28. MALEDIXERUNT. Græce έλοιδόρησαν, conviciati sunt.

V. 30. Emphasis facienda in vos, tanti doctores!

V. 31. Si homo iste hoc tamquam omnino generale principium enunciavit, erroneum quid dixit. Verum hoc supponi non debet : dicere voluerit, Deum precibus peccatorum miracula concedere non solere ita ut per ipsos fiant qui se legatos Dei mentiantur.

V. 33. NON POTERAT FACERE QUIDQUAM hujusmodi.

#### Jesus cæco sanato se revelat.

55. Audivit Jesus quia ejecerunt eum foras : et cum invenisset eum, dixit ei : Tu credis in Filium Dei? 56. Respondit ille, et dixit : Quis est, Domine, ut credam in eum? 57. Et dixit ei Jesus : Et vidisti eum, et qui loquitur tecum, ipse est. 58. At ille ait : Credo, Domine. Et procidens adoravit eum.

V. 38. Adoravit eum, divinum Filio Dei honorem tribuens. Ita ob substratam materiam. Nam προσεχύνησε (תְּלָחָהָשׁה) incurvavit se, per se non dicit exhibitionem honoris divini.

### Pharisæorum exprobrata duritia.

39. Et dixit Jesus: In judicium ego in hunc mundum veni: ut qui non vident videant, et qui vident cœci fiant. 40. Et audierunt quidam ex Pharisæis, qui cum ipso erant, et dixerunt ei: Numquid et nos cœci sumus? 41. Dixit eis Jesus: Si cœci essetis, non haberetis peccatum: nunc vero dicitis: Quia videmus. Peccatum vestrum manet.

V. 39. Hæc Jesus dicit ad omnes ibi adstantes, inter quos aliqui pharisæi erant. In Judicium in Hunc Mundi veni. Græce εἰς χρίμα, id est, in judicium discretionis. Quando judicium sonat condemnatio, Joannes ponit κρίσις. Unde nulla contradictio cum 3, 17 et 8, 15. Christus illuminandos non videntes salvat, ceteros, qui se existimant videntes, cæcos per ipsorum culpam fieri sinit. — Non ita ad rem Chrysostomus: τὸ δὲ εἰς κρίμα, εἰς μείζονα κόλαστη ἔλεγε. Ita etiam Euthymius. — ut qui non videntes, in tenebris ignorantiæ et peccati versantes, sed qui ad lucem per gratiam vocati veniunt (3, 21), videant fide illuminati a Christo, et qui vident, putant se videre, cognoscere, quæ ad salutem sunt, et de scientia sua superbiunt, cæci fiant, incredulitatis tenebris penitus involvantur. Hæc ita exponenda esse ostendit v. 41.

V. 40. Pharisæi intelligunt Jesum sensu morali loqui, et putant se ab eo contumeliose inter *cœcos* collocari. Ideo: NUMQUID ET NOS CÆCI SUMUS?

V. 41. Acuta Christi æquivocatio, quam varii varie exponunt. Alii: Utinam corporaliter cæci essetis: in hoc non haberetis peccatum; nunc vero dicitis: quia videmus; ob superbiam vestram peccatum vestrum manet. — Alii: Si cæci essetis in propria æstimatione, et ideo ad lucem veniretis, non haberetis peccatum; nunc vero superbia elati dicitis: Quia videmus, scientia et sapientia pollentes; ideo peccatum vestrum incredulitatis

et superbiæ manet. — Alii : Si cæci essetis invincibili veritatis ignorantia, non haberetis peccatum; nunc vero superbia elati dicitis : Quia videmus veritatem, et ideo doceri refugitis; ideo peccatum vestrum manet.

Tres istæ expositiones probabiles sunt. Præplacet tertia, ob conformitatem ad conceptum versiculi 39.

#### SCHOLION ASCETICUM,

SS. August., Beda etc. in hoc cæco nato merito viderunt typum generis humani lapsi. Ita Augustinus: "Genus humanum est iste cæcus; hæc enim cæcitas contigit in primo homine per peccatum, de quo omnes originem duximus non solum mortis sed etiam iniquitatis." et paulo infra: "Lavit ergo oculos in ea piscina quæ interpretatur missus, baptizatus est in Christo." In luto ex sputo videt typum Verbi in incarnatione humiliati. — Lege integram S. Augustini expositionem (Tract. in Jo. 44). — Cyrill., Alex. et Rupert. per cæcum volunt gentilitatem

a Christo illuminandam typice figurari.

# CAPUT X.

Argumentum. Similitudo boni pastoris: Jesus ostium ovium et bonus pastor, vitam sponte et libere profundens pro ovibus suis (1-18). — Variæ Judæorum de eo opiniones (19-21). — In festo Encæniorum Jesus in templo palam sciscitatus an Messias sit, ad opera sua primum provocat, Judæis incredulitatem exprobrat et tandem se unum esse cum Patre suo profitetur. Judæis ob id volentibus ipsum tamquam blasphemum lapidare probat se merito dixisse seipsum Filium Dei (22-38). — Volunt eum apprehendere, ipse autem evadit et abit trans Jordanem. Ibi multi in eum credunt (39-42).

#### Christus bonus pastor.

1. Amen, amen dico vobis: qui non intrat per ostium in ovile ovium, sed ascendit aliunde : ille fur est, et latro. 2. Qui autem intrat per ostium, pastor est ovium, 3. Huic ostiarius aperit, et oves vocem ejus audiunt, et proprias oves vocat nominatim, et educit eas. 4. Et cum proprias oves emiserit, ante eas vadit : et oves illum sequuntur, quia sciunt vocem ejus. 5. Alienum autem non sequentur, sed fugiunt ab eo : quia non noverunt vocem alienorum. 6. Hoc proverbium dixit eis Jesus. Illi autem non cognoverunt quid loqueretur eis. 7. Dixit ergo eis iterum Jesus: Amen, amen dico vobis, quia ego sum ostium ovium. 8. Omnes quotquot venerunt, fures sunt, et latrones, et non audierunt eos oves. 9. Ego sum ostium. Per me si quis introierit, salvabitur : et ingredietur, et egredietur, et pascua inveniet. 10. Fur non venit nisi ut furetur, et mactet, et perdat. Ego veni ut vitam habeant, et abundantius habeant. 11. Ego sum pastor bonus. Bonus pastor animam suam dat pro ovibus suis. 12. Mercenarius autem, et qui non est pastor, cujus non sunt oves propriæ, videt lupum venientem, et dimittit oves, et fugit : et lupus rapit, et dispergit oves. 15. Mercenarius autem fugit, quia mercenarius est, et non pertinet ad eum de ovibus. 14. Ego sum pastor bonus : et cognosco meas, et cognoscunt me meæ. 15. Sicut novit me Pater, et ego agnosco Patrem : et animam meam pono pro ovibus meis. 16. Et alias oves habeo, quæ non sunt ex hoc ovili : et illas oportet me adducere, et vocem meam audient, et fiet unum ovile et unus pastor. 17. Propterea me diligit Pater : quia ego pono animam meam, ut iterum sumam eam. 18. Nemo tollit eam a me : sed ego pono eam a meipso, et potestatem habeo ponendi eam : et potestatem habeo iterum sumendi eam. Hoc mandatum accepi a Patre meo.

In Vetere Testamento pluries Messias prædictus fuerat uti pastor bonus gregis fidelium, ejus vero adversarii exhibiti ut pastores infideles vel mercenarii. Idipsum jam verificari in se, bono pastore; in pharisæis, pastoribus falsis, seu potius latronibus, ostensurus est Jesus. Cf. Ezech. 34, 15. 16. 23; 37, 24; 34, 2. 8-12; Zach. 11, 17; 13, 7; Is. 40, 11. Evangelista, cujus erat probare Jesum esse Messiam, omittere non poterat hunc Jesu sermonem quo egregiam notam messianicam in eo impletam esse manifestaret.

V. 1. Est continuatio sermonis Christi quem incepit v. 39 capitis IX, scilicet ad eosdem pharisæos, qui se superbe inter *ridentes* collocabant et se populi doctores esse gloriabantur. Quorum supercilium, sub parabola sermonem velans, Jesus mirabili fortitudine et prudentia deflectit... QUI NON INTRAT PER OSTIUM IN OVILE OVIUM...

Ut rite intelligatur sermo Christi figuratus, quædam ex archæologia notanda sunt. In Palæstina primo verno tempore oves ducebantur ad pascua, ibique perpetuo remanebant usque ad initium hiemis seu temporis pluviæ. Nocte tamen congregabantur in septa a superiori parte aeri exposita, clausa tamen in circuitu et ostio munita, cui ostio prærat ostiarius. Plures aliquando greges una in caula nocte concludebantur. Pastores per hoc ostium in septum seu ovile intrabant singulis diebus mane, oves suas ad se vocabant easque ad pascua ducebant.

Oves evocatæ, ad suum quæque pastorem veniebant, sed ab aliis pastoribus fugiebant. Fures autem, si oves diripere vellent, non per ostium intrabant, ut patet, sed aliunde, scala v. g. septum conscendentes seseque intus demittentes.

Hinc jam patet sensus *grammaticalis*, seu *proprius* parabolæ. Applicationem non capiunt pharisæi, at Jesus eam explicat.

- V. 6. PROVERBIUM, hebraice בְּשֶׁל, sermo figuratus vel proverbialis qualiscumque.
- V. 7. EGO SUM OSTIUM OVIUM, per quod oves intrant et per quod intrat pastor. Christus ostium est qua doctor et dator salutis per fidem et gratiam. Verus et genuinus pastor animarum non nisi per hoc ostium, id est, per doctrinam Christi, tendit ad oves seu animas erudiendas.
- V. 8. OMNES QUOTQUOT VENERUNT, doctores populi seu pastores se esse simulantes, fures sunt et latrones, ut qui per me, ostium, non intrant ad oves. Pharisæos, scribas etc. sui temporis hic Jesus intendit, qui non nisi ut oves ex vero ovili raperent, aliunde ascenderant. (Istud venerunt videtur terminus quasi technicus: sæpe enim apud talmudistas legere est: Venit Rabbi N. N.) et non audierunt eos oves, quæ me verum suum pastorem sequuntur. Ad Jesum veniebant et legisperitos hypocritas docentes jam non audiebant. Recordemur hic legisperitos illos corruptissimis moribus maximeque hypocrisi infames. Cf. Matth. 7, 15; 23, 13 sq.

Christum hæc dicere de omnibus doctoribus Veteris Testamenti, quasi legem Judæorum absolute improbans, asserunt Tubingani, sed non probant.

V. 9. Ego sum ostium. Dictum repetit ut conceptum suum evolvat; quid scilicet commodi conferat ingressus per verum ostium. — per me si quis introierit, salvabitur, vitam servabit incolumen, et ingredietur et egredietur: hebraismus est: tuto conversabitur semper. Cf. Num. 27, 17; 1 Sam. 18, 16; 2 Par. 1, 10. — et pascua inveniet, alimenta omnia ad supernaturalem vitam ovibus necessaria: quod Christus jam aliis verbis exponit.

Quæritur de quonam dicatur : Si quis introierit, de pastore, an de ove.

R. 1ª sententia. De pastore.

**Rationes.** 1) V. 2. 8, ubi nonnisi de pastoribus intrantibus vel per ostium vel aliunde. — 2) Oves non possunt intrare nisi per ostium.

2ª sententia. De ove.

Rationes. 1) τὸ pascua inveniel potius ovibus convenire videtur. — 2) Non apparet quomodo ingressus per ostium ovilis possit pastori bona pascua procurare.

**Respondetur** tamen ad 1) Boni et solliciti pastoris per ostium intrantis, non vero furis, est de bonis pascuis gregi suo providere. — ad 2) Pascua inveniet quia vere pastor est; se autem talem esse probat intrando per ostium.

Huic jam sententiæ subscribimus.

V. 10. FUR NON VENIT.... Quid sit Christus, per contrarii oppositionem elucet. Ego VENI ad oves, UT bona eis pascua præbeam, per quæ VITAM HABEANT gratiæ, ET ABUNDANTIUS HABEANT (græce περισσόν, abundanter). Hæc abundantia tria complectitur: justificationem, ejus consummationem in cælesti gloria, ejusque complementum in carnis resurrectione.

V. 11. Ego sum pastor bonus, δ ποιφίν δ καλός, ille qui a prophetis prædictus fuit... Transitus fit ad v. 12, ubi secundus comparationis modus evolvitur, inter pastorem et mercenarium. — Pastor est ille qui pascit oves proprias, mercenarius, qui alienas. — Animam, vitam, suam dat pro ovibus suis, id est, ad eas servandas non dubitat vitæ periculum adire. Contra

V. 12. de MERCENARIO de propria tantum salute sollicito.

V. 13. FUGIT, oves non defendit, quia mercenarius est, et qua talis est, non pertinet ad eum de ovibus, non suis : non enim bonum ovium quærit, sed suum : eas pascit tantum mercedis consequendæ intuitu.

V. 14. Ego sum pastor bonus : repetitio ad incrementum orationis. Et cognosco (oves) meas, cognitione quæ ex amore procedat et cum amore exerceatur. Ita hebraismus יָּדְעָהּיֹ, Cf.

Ps. 1, 6; Prov. 12, 10. Vide et Jo. 10, 3. — ET COGNOSCUNT ME ME.E, ut Is. 1, 3. Græce: et cognoscor a meis. Est ergo inter Christum, pastorem, et fideles, oves, mutua amoris communicatio, quæ et mutua cognitione nitatur, et vicissim ad intimiorem cognitionem impellat. Quod pretiosissimum est in re ascetica documentum. Amor ex cognitione, cognitio ex amore crescit.

V. 15. Idipsum sublimi comparatione illustrat, et quanti sit æstimandum indigitat. Sicut Novit me pater et ego agnosco patrem. Nota tamen to sicut similitudinem dicere, non æqualitatem. – Magna in hoc piæ meditationis materia. – Hæc verba novam sententiam non constituunt, sed interjecto commate jungenda sunt præcedentibus, secus ac in Vulgata. Ita: ... et cognoscunt me mææ, sicut novit me Pater et ego agnosco Patrem: et animam meam pono...: en alterum quo declarat se bonum esse pastorem. Sensus: et vitam meam depono, brevi deponam. Prædictio est mortis suæ violentæ (juxta hebraismum: Is. 53, 10). Pro ovibus meis, ut eas a perditione servem. Docet hic boni pastoris vicariam oblationem pro ovibus suis.

V. 16. ET ALIAS OVES HABEO QUÆ NON SUNT EX HOC OVILI ... errantes inter gentes, oves tamen Christi: nam dederat ei Pater gentes in hereditatem et possessionem terminos terræ. (Ps. 2, 8) — ALIAS vocat, nempe a populo israelitico ex quo priores oves elegerat. — Hoc ovile Synagogam notat. — Oves illæ aliæ saltem pleræque in nullo tunc ovili erant. Licet quidem aliud ovile supponere, cœtum justorum in gentilitate; minus tamen proprie, quia gentiles justi societatem certam non efformabant. — ET ILLAS OPORTET ME ADDUCERE: ad hoc enim missus sum a Patre lumen ad revelationem gentium (Luc. 2, 32), ET postquam adduxero, vocem meam pastoris audient docili aure, et ex his et prioribus simul collectis, fiet unum ovile, novum illud quidem a me condendum, et unus pastor, ego ipse. Cf Gal. 3, 28; Ezech. 34, 13-16.

Præclarum vaticinium Christi ipsius de salute messianica omnibus gentibus prædicanda, et quidem cum felici successu. Nec minus efficax testimonium pro unitate in fide, ecclesias suæ a Christo promissa.

Totus hic versiculus ceu parenthesis inter sermonem positus

est. Alibi etiam, ubi de Christi morte vicaria agitur. commemorat Joannes electionem gentium ad fidem. Ita 11, 52. Idem apud Isaiam 53, 10-12; 52, 13-15. Cf. Is. 49, 6. — Christus v. 15° prædicens mortem suam salvificam, quam late pateat fructus ejus apposite commemorat: unde et plenitudinem officii sui pastoralis revelat. Ideo eum hæc addidisse ut scirent Judæi Christum eis non egere, dubium est.

V. 17. Arcte nectitur versui 15. Dat rationem cur ponat animam suam: nempe ob mandatum acceptum a Patre, quod quia perfectissima obedientia exsequitur, propterea eum diligit pater. Cf. Phil. 2, 8. 9: factus obediens usque ad mortem. — Emphasim ponit Jesus in voce ego, ut patet ex v. 18: violenta quidem morte offerendus est, at erit oblatus quia ipse roluit (Is. 53, 7). — ut iterum sumam eam, id est, ita ut ... (Maldon., Luc. Brug., post Euthym.) vel clarius: ea conditione ut (Patrizi). Sententia difficilis explicatu. Sensus quærendus in versu 18: scilicet, his verbis plenius declarari perfectam Christi libertatem in morte obeunda. Sicut quis pro libitu vestem deponit et reassumit, ita . .; et quia sic libere morior ex obedientia, ideo me diligit Pater.

V. 18. NEMO TOLLIT EAM A ME, me invito; sed *EGO* PONO EAM A ME IPSO sponte: ET (nam) POTESTATEM HABEO... id est: unio vel separatio animæ meæ et corporis mei a divina mea virtute unice pendent, unde nemo nisi velim in id aliquid potest. — HOC MANDATUM ACCEPI A PATRE MEO. Accepi tamquam homo, exsequar tamquam Deus, per divinam potentiam.

**Quæritur** quomodo Christus in hoc *mandato* exsequendo fuerit *liber*. Erat enim impeccabilis, et sie mandatum non poterat non exsequi.

R. Questio hac agitur in tractatu de incarnatione, et varie solvitur.

Alii admittunt, Christum liberum fuisse non quoad mortem ipsam, quæ erat a Patre imperata, sed quoad modum tantum, id est, tempus, speciem, adjuncta mortis. S. Paulus tamen eum dicit obedientem usque ad mortem crucis (Phil. 2, 8), et nostro loco objectum præcepti est simpliciter ut ponat animam suam.

Alii, mandatum Patris non fuisse præceptum rigorosum, sed

beneplaciti manifestationem, cui sine peccato potuisset Christus se non conformare. Se autem ei conformando Patri placuit, et ideo speciali titulo meruit a Patre diligi. Hæc est sententia nostra. Contra quam immerito urgetur difficultas ex Jo. 15, 10: Si præcepta mea servaveritis, manebitis in dilectione mea, sicut et ego Patris mei præcepta servavi, et maneo in ejus dilectione. Nam sufficit ut hæc præcepta conveniant analogice. Ceteras sententias omittimus. Vide tractatum de incarnatione et Toletum.

## Variæ de Christo opiniones.

- 19. Dissensio iterum facta est inter Judæos propter sermones hos. 20. Dicebant autém multi ex ipsis : Dæmonium habet, et insanit : quid eum auditis? 21. Alii dicebant : Hæc verba non sunt dæmonium habentis : numquid dæmonium potest cæcorum oculos aperire?
- V. 19. dissensio iterum, ut olim jam pluries, facta est inter Judæos, de eo quod de persona Jesu esset tenendum, propter sermones hos, quibus sibi tribuerat plenum in vitam suam et mortem dominium.
- V. 20. D.EMONIUM HABET ET INSANIT. Insanum judicant, et quidem ob dæmonis eum possidentis actionem. Et re quidem vera, Jesus hæc verba serio pronuncians insanus fuisset, nisi fuisset Deus. Hinc isti, eum Deum culpabiliter negantes, ex falso principio logice falsam conclusionem eruebant. QUID EUM AUDITIS, utpote insanientem?
- V. 21. ALII ... ita fere ratiocinantur : Sanatio cæci nati nequit tribui virtuti dæmonis, sed Dei; ergo qui cæcum sanavit Dei legatus est. Ergo ejusdem hæc verba non dæmonis actioni, sed divinæ missioni tribuenda. De exitu istius dissensionis prorsus tacet evangelista.

#### Christus unum cum Patre.

22. Facta sunt autem Encænia in Jerosolymis: et hiems erat. 25. Et ambulabat Jesus in templo, in porticu Salomonis. 24. Circumdederunt ergo eum Judæi, et dicebant ei: Quousque animam

nostram tollis? si tu es Christus, dic nobis palam. 25. Respondit eis Jesus : Loquor vobis, et non creditis : opera quæ ego facio in nomine Patris mei, hæc testimonium perhibent de me. 26. Sed vos non creditis, quia non estis ex ovibus meis. 27. Oves meæ vocem meam audiunt : et ego cognosco eas, et seguuntur me : 28. Et ego vitam æternam do eis : et non peribunt in æternum, et non rapiet eas quisquam de manu mea. 29. Pater meus quod dedit mihi, majus omnibus est : et nemo potest rapere de manu Patris mei. 50. Ego, et Pater unum sumus, 31. Sustulerunt ergo lapides Judæi, ut lapidarent eum. 52. Respondit eis Jesus : Multa bona opera ostendi vobis ex Patre meo, propter quod eorum opus me lapidatis? 55. Responderunt ei Judæi : De bono opere non lapidamus te, sed de blasphemia : et quia tu homo cum sis, facis teipsum Deum. 34. Respondit eis Jesus: Nonne scriptum est in lege vestra : Quia Ego dixi, dii estis? 55. Si illos dixit deos, ad quos sermo Dei factus est, et non potest solvi scriptura : 56. Quem Pater sanctificavit, et misit in mundum, vos dicitis: Quia blasphemas: quia dixi, Filius Dei sum? 57. Si non facio opera Patris mei, nolite credere mihi. 38. Si autem facio: et si mihi non vultis credere, operibus credite, ut cognoscatis, et credatis quia Pater in me est, et ego in Patre.

V. 22. FACTA SUNT AUTEM ENCENIA IN JEROSOLYMIS, ET HIEMS ERAT. Hactenus a capite VIII narrata acta videntur paulo post festum Tabernaculorum, mense Octobri; nunc autem transitus fit ad festum Encæniorum (seu dedicationis templi), quod agebatur mense Decembri, nempe 25° die mensis Casleu. Festum institutum fuerat sub Juda Machabæo (1 Mac. 4, 52 et 2 Mac. 10, 5-8). Sed et 1 Mac. 4, 59, præcipitur ut quotannis agantur τιμέρρα εγκανισμού. - Post festum Tabernaculorum Jesus Judæam reliquerat et Galilæam petierat, unde ad festum dedicationis in Judæam rediit. Hæc enim possunt ex S. Luca (9, 51 et 13, 22) erui : quæ tamen subobscura sunt; nec probantur P. Patritio : hic enim tenet, Christum interea temporis extra Jerosolymam quidem sed in Judæa fuisse versatum. Vide De Evangel. H. Adnot. C. CI. - ET HEMS ERAT, additum ob lec-

tores Joannis græcos. Juxta Cyrill. Alex., ut explicetur cur Jesus *ambularet* in porticu contecta, non vero *sederet* in atrio templi.

V. 23. ET AMBULABAT JESUS IN TEMPLO. Ambulabat palam incedens, paratus ad docendum. — IN PORTICU SALOMONIS: porticus, galerie couverte. — SALOMONIS. Pars enim ista ex antiquo Salomonis templo servata erat. Vide Jos. Ant. 20, 9, 7.

V. 24. Ibi ambulantem circumdederunt.... Judæi, urgentes eum et dicentes : quousque animam nostram tollis? Hebraismus est : ψεὶ καὶ απίπαπ attollere, et vario sensu venit in V. T. Cf. Exod. 35, 21; Deut. 24, 15; Os. 4, 8; Prov. 19, 23.. Hic : Quousque animam nostram (in dubio) suspensam tenes, et nos vexas? — si tu es christus, ὁ χριστὸς. Messias, dic nobis palam, παβρησία. Hoc Judæis nondum apertis verbis dixerat, sed multis argumentis clare significarat. Unde Judæorum subdola quæstio : volunt jam Christi disertum responsum ut apud Romanos possint eum accusare tamquam qui regnum affectet. Messiam enim regem temporalem fore passim tunc tenebant Judæi.

V. 25. Non sincere petentibus Jesus directe non respondet; imo responsi rogati inutilitatem ostendit: tales enim sunt qui Jesu de se testanti credere nolint, ut 8, 13. Loquor vobis (græce accuratius εἶπον ὑμῖν, dixi vobis); ET NON CREDITIS. Sæpe enim se esse Christum æquivalenter ipsis dixerat: v. g. 8, 12. 18. 24. Ad quid ergo si denuo dicam? Ceterum idipsum nosse valetis ex operibus meis portentosis Quæ ego facio in nomine, ἐν τῷ ὀνόματι, rirtule divina patris. Hæc testimonium perhibent de me, quatenus per hæc Pater me testatur Filium suum.

V. 26. SED, etiam ob opera vos non creditis, quia non estis ex ovibus meis : quæ me cognoscunt et amant (10, 14), adeoque verbis meis dociles sunt.

V. 27. Nam oves Meæ vocem meam audiunt, et cognosco eas, et sequuntur me : vos autem tales non estis; ergo ... Cf. Matth. 7, 23 : Et tunc confitebor illis, quia nunquam novi vos.

V. 28. ET EGO VITAM ÆTERNAM DO EIS, ET NON PERIBUNT IN .ETERNUM, quantum est ex me, dummodo libere mecum rema-

neant; ET NON RAPIET EAS QUISQUAM, homo vel creatura qualiscumque, DE MANU MEA earum boni pastoris. Ipsæ tamen, ut quæ me sequuntur libere, me possent deserere. Ergo non traditur hic dogma inamissibilitatis justitiæ, quæ est Calvini hæresis, sed doctrina catholica, Trid. VI, cap. II, juxta quam « Deus sua gratia semel justificatos non deserit nisi ab eis prius deseratur. »— His autem verbis Christus, sicut Judæis incredulitatem eorum exprobrat, ita per proposita bona, solis ovibus præparata, eos terret simul et ut ad se veniant allicit.

V. 29. Quod modo asseruit jam in eo est ut probet Dominus. Sed ante expositionem notandam habemus variantem lectionem inter Vulgatam et textum græcum receptum, ubi ὁ πατής μου δς δεδωχέ μοι, μείζων πάντων ἐστί.

Quæritur de *vera lectione*: utrum genere neutro (5), an masculino (5), legendum sit pronomen relativum.

R. Cum Vulgata legunt codices B et L, evangelistaria 15, versiones coptica et gothica, et inter Patres, Tertull., Ambros., Hieron., Hilar., August.

Cum græco recepto ( $\delta_{\varsigma}$ ...  $\mu\epsilon i \zeta \omega \nu$ ) A, R, D, aliique unciales 11; minusculi, ut videtur, omnes. Versiones: syriaca utraque, sahidica, persica. Inter Patres, Basil., Chrysost. etc. Præterea contextæ orationis logicus nexus ita postulat. Sed et facile intelligitur quomodo lectio Vulgatæ sit introducta. Nam aliqui codices habent  $\delta$ , articulum masculinum pro  $\delta_{\varsigma}$ , et postea  $\mu\epsilon i \zeta \omega \nu$ : quod alii deinde librarii, putantes  $\delta$  pronomen neutrum, in  $\mu\epsilon i \zeta \nu \nu$  mutarint. Tandem syntaxis hunc sensum suadet.

Hinc vera lectio δς... μείζων, et Vulgatæ lectioni præferenda. Igitur Jesus ut probet neminem posse oves suas a sua potestate eripere, syllogismum instituit cujus Major est v. 29. Minor v. 30, Conclusio pro more deducenda relinquitur. Major: Pater meus qui dedit mih oves major omnibus (hominibus, creaturis) est, et ideo nemo potest rapere (oves vel aliud quidquam) de manu patris mei. Prædicatur de Patre Deo su-

V. 30. EGO ET PATER UNUM SUMUS. Est hæc Minor syllogismi, qua Jesus de se affirmat identitatem divinæ naturæ, adeoque

prema potentia, quam habet quia omnibus major est.

divinæ potentiæ, cum Deo Patre suo (1). Hæc sententia Christi semper habita est ut dogmatis consubstantialitatis Verbi cum Patre formula scripturistica. Hinc Patribus contra arianos disputantibus semper ceu palladium fuit; quod ut evertere possent, frustra ariani textum exponebant de unitate morali, per mutuam caritatem, invocantes Jo. 17, 11-21. Nam hic apertissime asserit de se Christus talem cum Patre unitatem quæ supponat identitatem potentiæ, adeoque naturæ ipsius divinæ. — Dicit autem Jesus: Ego et pater, dualitatem personarum intendens; unum, et non unus, identitatem naturæ declarans.

Juvat in hunc locum quasdam Patrum expositiones in medium proferre.

S. Basil. (Adv. Eunom. 4, 2): " Quum igitur Salvator dixerit: " Ego et Pater unum sumus, secundum aliquid eorum quæ · modo scripsimus dixit. Itaque si secundum operationem di-- cunt, necesse est secundum substantiam dicere; quorum enim " diversa substantia est, eorum non est similis operatio... " — S. Chrysost. (in h. l.): " Unum sumus: hoc est, secundum po-· tentiam : nam de hac loquitur : quæ si eadem est, constat • etiam eamdem esse substantiam. • — S. Hilar. (De Trin. 8, 5): "Id enim quod ait : Ego et Pater unum sumus, tentant - (hæretici) ad unanimitatis referre consensum; ut voluntatis in - his unitas sit, non naturæ, id est, non per id quod idem sunt, - sed per id quod idem volunt, unum sunt. - - S. Hieron. (in Is. 6, 8): Unum ad naturam referimus, sumus, ad personarum · diversitatem. · - S. August. (Orat. de 5 hæres.) : · Pereant · vaniloqui et mentis seductores, arianus et sabellianus : nam " Ego et Pater unum sumus. Non dixit : Ego et Pater unus " sum, sed: Ego et Pater unum sumus. Quod dico, unum,

<sup>(1)</sup> Lectio Vulgatæ ita foret exponenda: Pater quod dedit mihi, divinam naturam secum identicam, id majus est rebus omnibus, adeoque omnibus creaturis potentius: ideoque nemo potest oves rapere de manu mea, sicut nec de manu Patris, nam Ego et Pater unum sumus. Sensus difficilis et nonnihil contortus, imminuens efficaciam ratiocinii Christi quod exhibet vera lectio.— Ceterum si duo versiculi in Vulgata complexive sumuntur, exprimunt quum Patris omnipotentiam tum Filii cum Patre consubstantialitatem; quæ duo dogmata etiam in originali textu habentur, licet alio modo. Ergo duæ lectiones dogmatice concordant substantialiter.

"audiat arianus; quod dico, sumus, audiat sabellianus. Non dividat arianus, unum; non deleat sabellianus, sumus."— Vide etiam in Jo. tract. 78, 2.— S. Athanas. saltem 49 locis agit de textu nostro. Speciminis ergo sit orat. 4 adv. arian. n. 9: Quod si duo unum sint, necesse est illos duos quidem esse, unum vero secundum divinitatem, et quatenus Filius Patri est consubstantialis, et ex ipso Patre Verbum est: ita ut duo quidem sint, quia Pater et Filius, quod est Verbum; unum autem, quia Deus unus est. "

V. 31. Verba hæc Christi culmen erant petitæ a se declarationis : Si tu es Christus. Majus de se prædicat quam quod Judæi exspectabant. Se non Christum modo (qualem ipsi sibi fingebant), ut jam dixerat, sed Filium Dei unam habentem cum Deo Patre naturam, adeoque Deum de Deo proclamat. Optime sensum Christi intellexerant Judæi, et propterea sustulerunt (iterum,  $\pi \acute{a}\lambda i\nu$ ) Lapides ut lapidarent eum. de blusphemia, quam in eo ponebant : quod lu homo quum sis, et merus homo, ut ipsi pertinaciter tenebant, facis le ipsum Deum. Dei naturam tibi adjudicans. (v. 33).

V, 32. Nota verba: EX PATRE MEO, ex Patre meo procedentia, a quo cum divina natura divinitatis opera pariter communicata habeo. Unde iterum hoc loco Jesus consubstantialem Patri se dicit implicite.

V. 33. de bono opere, si quod feceris : ob nullum jam ex portentosis quæ operatus es, Lapidamus te, sed de blasphemia... (vide supra ad v. 31.)

V. 34. Si Christus de se divinae naturae cum Patre identitatem non prædicasset, facile se objecto crimine purgasset, dicendo verba sua improprie seu analogice esse accipienda. At non ita; sed probat se recte locutum, afferendo ex lege argumentum a minori ad majus. Nonne in lege vestra (est enim argumentum ad hominem) scriptum est: quia ego dixi, dii estis? Verba ex Ps. 81, 6. — Lex ergo venit hic pro toto complexu Scriptura Judaorum. — Loco allegato hac verba dicuntur ad judices potestate legitima, adeoque a Deo accepta, donatos. Qui sane dii vocabantur quatenus in judicando Dei erant vicarii, ut etiam probat v. 7: vos autem sicut homines moriemini, quia offi-

cium vestrum male exercetis. — Cf. Exod. 22, 28. 8; 21, 6; 2 Par. 19, 6. Auditores textum et sensum hunc noverant : unde satis erat Christo eum ipsis citare.

V. 35... AD QUOS SERMO DEI FACTUS EST, SERMO NEMPE ille, Ego dixi, dii estis, qui in psalmo refertur, et (si) non potest solvi scriptura quæ istos dixit deos (nam Scriptura est subjectum verbi dixit). Sic intellige: si non potest dici Scriptura tribuere Deo sermonem illegitimum; si adeoque judices merito dii vocantur,

V. 36. QUEM PATER SANCTIFICAVIT ET MISIT IN MUNDUM legatum suum, Filium suum (quod implicite enunciat Jesus, Deum dicendo Patrem), qui proinde ad Deum relationem habet multo arctiorem quam judices illi, vos dicitis plane immerito (id enim valet hæc interrogatio): QUIA BLASPHEMAS, QUIA DIXI, FILIUS DEI SUM? Ad hæc insuper

Nota: 1) Vox sanctificavit hebraismus est : קרש, consecravil, solemni modo ad aliquod officium religiosum deputavit. Cf. 1 Sam. 7.1; Jer. 1, 5 (ubi habetur forma Hiphil eodem sensu); Exod. 13, 2 et alibi sæpissime. Fere eodem sensu venit verbum unxil, השב. Hinc est quod in vaticinio Danielis de 70 hebdomadibus, Messias dicitur Unclus et Sanctum sanctorum. Cf. Marc. 1, 24 (1).

- 2) Christus non dixerat *Filius Dei sum*; sed, *Ego et Paterunum sumus*. Utriusque sententiæ idem sensus : nam unum est cum Patre qua Filius est. Filiatio enim divina est naturæ unitas per generationem æternam communicata. Sed ex hac ipsa verborum Christi synonymia patet agi de filiatione naturali, non de analogica.
- 3) His verbis non negat se « FACERE SEIPSUM DEUM », quod ipsi Judæi ut lapidationis causam objecerant. Hoc enim negare non poterat : vere enim se Deum dicere intendebat. Sed respondet per argumentum de minore ad majus : Si homines legitime judicium Dei nomine exercentes merito dii vocantur, quanto

<sup>(1)</sup> Patres ad hebraismum non attendentes exponunt hoc, alii de Christi sanctitate secundum divinitatem; alii, de ejus sanctitate secundum humanitatem.

magis ego quem Deus misit in mundum tamquam filium suum sine blasphemia possum me dicere Filium Dei. Ita plane diluit accusationem Judæorum, etiam præscindendo a sensu quo se diceret Filium Dei. Qualis sit hic sensus, quærendum est, non in hoc Christi responso, sed in præcedentibus et sequentibus ejus verbis (v. 29. 30 et 38), ex quibus patet Christum intendere filiationem non analogicam sed propriam et naturalem.

Quod si ulterius quæritur, quare potius fateatur se dixisse. Filius Dei sum, quam Deus sum, responderi potest : ai quia verba Ego et Pater unum sumus in recto important relationem Filii ad Patrem Deum, in obliquo tantum naturæ divinæ identitatem; — b) quia forte volebat Christus ita loquendo nonnihil indulgere infirmitati auditorum quorum aures minus offenderet formula Filius Dei sum, quam, Deus sum.

Hoc modo potest utcumque salvari orthodoxia expositionis Theodori Mopsuesteni: « Si Scriptura judices potuit *deos* vocare, quanto magis ego, Dei promissus legatus, possum me dicere *Filium Dei*, quod minus est. « Quae expositio, nisi supponeret verba Christi esse *ad hominem*, vehementer arianismum saperet.

V. 37. Pergit Christus in ratiocinio suo. Hujus hæc erat Major. Verus Dei Filius non blasphemat ubi talem se dicit. Atqui ego Filius Dei sum. Et id non affirmo gratis, sed operibus demonstro; opera enim mea opera sunt Patris, si Non facio opera patris mei, Nolite credere mih. Figura concessionis est.

V. 38. SI AUTEM FACIO, ut omnibus patet me facere, et si mihi Non vultus credere, operibus credite, ut cognoscatis, et credatis: cognoscatis per fidem; vel: ut opera divina esse cognoscentes credatis; vel: ut ex operibus cognoscatis quis sim, et tunc credatis, quia pater in me est, et ego in patre: idem quod aliis verbis v. 32° dixerat: unde confirmatur asseri hic et v. 30°, unitatem physicam, non moralem tantum.

### Christi secessio trans Jordanem.

59. Quarebant ergo eum apprehendere : et exivit de manibus corum. 40. Et abiit iterum trans Jordanem, in eum locum ubi erat Joannes baptizans primum : et mansit illic. 44. Et multi

venerunt ad eum, et dicebant : Quia Joannes quidem signum fecit nullum. 42. Omnia autem quæcumque dixit Joannes de hoc, vera erant. Et multi crediderunt in eum,

V. 39. Quérebant ergo eum apprehendere, ob hæc ultima verba quibus suam cum Deo æqualitatem rursus affirmaverat atque adeo mysterium divinæ περιχωρησέως egregie enunciarat. — Hæc Judæorum intentio probat Jesum nihil a v. 34 ad 38 dixisse unde concludere possent eum v. 33° fuisse de sua cum Patre unitate locutum figurate. — et exivit de manibus eorum : igitur, ut videtur, eum jam manibus tenebant; exivit autem miraculosa procul dubio operatione.

- V. 40. ... ITERUM, πάλιν, TRANS JORDANEM, in Peræam, ubi ante Encænia fuerat (ut pluribus videtur), ubi erat Joannes Baptizans primum (1, 28), et mansit illic, donec rediret in Judæam ad resuscitandum Lazarum.
- V. 41. VENERUNT AD EUM tamquam discipuli, ET DICEBANT, motivum credibilitatis allegantes: Joannes quidem, quum tantus esset, signum fecit nullum, et tamen ei credidimus ut Dei legato. Subaudiunt sane: « Jesus vero tot miracula fecit. » Ergo... En primum eorum motivum. Deinde secundum:
- V. 42. OMNIA QUÆCUMQUE DIXIT JOANNES DE HOC, VERA ERANT, eventu confirmata sunt. Ergo eum ut Messiam accipere debemus qualem eum nobis Joannes proposuit. ET MULTI ob hæc argumenta crediderunt ibi (gr. éxel) in eum ut in Messiam.

#### APPENDIX.

# Paraphrasis exegetica Jo. X, 7-38.

Dixit itaque iterum Jesus ad pharisæos: Vere dico vobis: ego ipse sum ostium ovilis per quod intrandum est. Quicumque alii sub pastorum specie venerunt ad oves (quasi veritatis doctores), fures sunt et latrones (non ingressi per ostium doctrinæ et gratiæ meæ), et ideo eis oves aures dociles non præbuerunt. Ego, inquam, sum ostium. Per me si quis, tamquam pastor, ovile introierit, vitam servabit incolumem, et ingredietur et egredietur, tuto semper conversabitur, et pascua ovibus congrua inveniet.

-- Fur utique non venit ad ovile, nisi ut oves furetur, et furto acceptas mactet et in perditionem ducat : ego vero ad oves veni ut per me vitam (supernaturalem) habeant, eamque abundantissimam.

Ego sum pastor bonus. Bonus pastor ad servandas oves suas non dubitat vitæ periculum adire. Mercenarius autem, qui non est verus pastor, cujus quippe non sunt oves propriæ, videt lupum venientem ad gregem, et dimittit oves et fugit; et lupus rapit et dispergit oves. Mercenarius autem fugit, quia mercenarius est et, qua talis, nullam ovium non suarum sollicitudinem habet. Ego utique sum pastor bonus, et cognosco oves meas proprias milique carissimas, et oves meæ similiter me cognoscunt, non secus ac me cognoscit Pater meus cœlestis et ego cognosco Patrem. Ideo etiam ego vitam meam trado ad salutem ovium mearum procurandam. — Sed et alias præterea oves habeo, quæ non pertinent ad hoc ovile gentis israeliticæ : et illas opportet me ad caulam adducere, et vocem meam tamquam pastoris sui docili aure percipient, et ex eis, et iis quæ jam pridem meæ erant, fiet unum ovile æcclesiæ meæ sub me uno omnium pastore. — (Vitam meam, ut modo dicebam, trado ego ad salutem ovium mearum procurandame; ideoque me diligit Pater, quia vitam meam pro ovibus depono, ita tamen eam depono ut iterum resumam eam. Nemo scilicet me invitum vita privat, sed ego spontanea voluntate eam depono : est enim mihi potestas cam depositam resumendi. Hoc mandatum accepi a Patre, beneplaciti sui manifestationem, (ut summa ea qua præditus sum libertate vitam meam pro ovibus meis deponam: et quia idipsum juxta suum beneplacitum praesto, ideo me diligit Pater filium suum incarnatum).

Dissensio iterum facta est inter principes Judæorum propter hos sermones. Dicebant autem multi ex eis : Dæmonio insaniæ agitatur : quare ei aures præbetis? Alii dicebant : Hæc verba non sunt hominis a dæmonio agitati : ceterum, potestne dæmonium cæcorum oculos aperire (sicut nuper fecit homo iste)?

Agebatur autem (postea) Jerosolymis festivitas dedicationis templi anniversaria, et hiems erat. Jesus autem ambulabat in templo, in porticu Salomonis. Ambulantemque circumdederunt Judæi, dicentes: Quousque animos nostros dubio suspensos tenes! Si tu es Christus, dic nobis palam. Respondit eis Jesus : Jam dixi vobis, et non creditis : quid ergo juvabit, si idipsum denuo dicam? Sed præter verba mea, opera portentosa, quæ ego facio virtute divina Patris mei, hæc etiam testantur me esse Christum. Sed vos non creditis mihi, quia non estis ex ovibus meis. Oves quippe meæ vocem meam dociles audiunt, et ego cognosco eas, et ipsæ sequuntur me; et ego do eis vitam in æternum beatam, neque unquam peribunt (quantum a me pendet, dummodo ex parte sua me non deserant), neque ullius creaturæ potestas rapiet eas de manu mea. Pater videlicet meus, qui dedit mihi oves meas, major est creaturis omnibus, adeoque nulla creata potestas rapere valet quidquam de manu Patris. Jam vero ego et l'ater unum sumus (identitate naturæ adeoque potestatis. Quibus auditis, Judæi sustulerunt lapides, ut iis eum obruerent. Respondit eis Jesus: Multa opera bona (hominibus proficua) feci coram vobis per potentiam a Patre meo acceptam: propter quod eorum opus me nunc lapidibus impetitis? Responderunt ei Judæi: Non propter opus aliquod bonum te lapidamus, sed ob blasphemiam a te prolatam, quia scilicet tu, quamvis merus homo sis, facis teipsum Deum! Respondit eis Jesus: Nonne in ipsis literis sacris vestris scriptum legitur : Eqo dixi, dii estis? Quodsi Scriptura deos vocavit illos homines principes ad quos citata verba diriguntur, et non potest Scriptura Deo tribuere sermonem veritati non consonum, quanto magis immerito blasphemiæ accusatis me, a Patre Deo speciali consecratione deputatum et in terras missum, eo quod dixi me Filium esse Dei! Si non facio opera Patris mei opera divinam virtutem exigentia) nolite credere mihi (me ejus Filium esse testanti). Si autem hujusmodi opera facio, et si mihi, qualis sim asserenti, non vultis credere, operibus saltem, idem de me testantibus, credite, ut cognoscatis, et (ob hanc cognitionem per miracula acceptam) credatis, Patrem esse in me, et me in Patre (divinæ naturæ identitate omnimoda).

#### SCHOLION DOGMATICUM.

- A) De divinitate Christi. 1) Ex v. 18°. Summum in vitam et mortem propriam dominium attributum est divinitatis. 2) V. 30° docetur unitas naturae et omnipotentiæ cum Patre. 3) Christus ut synonyma habet: Ego et Pater unum sumus et Filius Dei sum (v. 30 et 36). Ergo quoties dicitur Filius Dei dicitur Filius Dei naturalis Patri consubstantialis. Ad quod nota: Filius naturalis habet cum patre naturam eamdem specifice in creatis, identice in divinis: nam natura divina essentialiter singularis est. Quod vide dilucide expositum a S. Athanasio (De decretis nicænæ synodi, n° 20). 4) V. 38° divinarum Personarum περγχώρητες seu circuminsessio clare enunciatur.
- B) Ex v. 34-36 solet objectio desumi: Si homines Dei auctoritate judicium exercentes dii vocari possunt, cur ego, etiam merus homo, sed Dei Patris mei legatus, non possum me dicere Filium Dei? Unde, aiunt, valet ratiocinium etiamsi sit Christus merus homo et Dei filius adoptivus, imo ex comparatione cum judicibus id videtur Christus supponere. At respondeo: Ratiocinatio hæc Christi præscindit a sensu quo se dixerit Filium Dei: non minus ergo valet ratiocinium ejus si Deus de Deo sit. Hoc autem supponi debet, secus ratiocinium non concluderet, merito Christum dixisse: Ego et Pater unum sumus. Nam hæc verba et Filius Dei sum eatenus tantum sunt synonyma quatenus intenditur filiatio divina naturalis. Hæc enim sola importat inter Deum Patrem et Filium unitatem physicam, quam, ut ostensum est in commentario, significari postulat contexta oratio.
- C) Tota tractatio de *pastore* et *oribus* relationes inter Christum et justos omnino clare et ad captum populi exprimit. Optimum igitur præbet concionatoribus dicendi argumentum.

# CAPUT XI.

Argumentum. Totum hoc caput versatur circa resurrectionem Lazari. In Peræa adhucdum versans Jesus nuncium accipit Lazarum, amicum suum, Bethaniæ ægrotare (1-4). — Biduum moratus, dissuadentibus discipulis, tendit Bethaniam, Lazarumque mortuum eis declarat (5-16). — Appropinquanti occurrit Martha; postea a sorore vocata venit Maria stipata multis Judæis consolantibus eam. Jesus cum utraque colloquitur (17-32). — Jesus lacrymas fundens vadit ad sepulchrum Lazari, quem facta prius prece resuscitat (33-44). — Multis credentibus, pharisæi contra Jesum conspirant; inscius prophetat Caiphas ejus mortem (45-53). — Jesus secedit in Ephrem. Instante autem Faschate pontifices etc. eum apprehendi jubent (54-56).

## DISSERTATIO PRÆVIA.

De tribus mulieribus,
Magdalena, Peccatrice et sorore Lazari.

Status questionis. Dudum vigebat in ecclesia latina opinio, Mariam Magdalenam, Mariam sororem Lazari, et Peccatricem, de qua Luc. 7, 37 sq., unam esse eamdemque personam, tribus nominibus appellatam, quum seculo XVI, in Gallia, Faber Stapulensis primus, aliique post eum, tres esse distinguendas mulieres contenderunt: hanc scilicet sententiam esse Scripturæ documentis magis consonam et antiquorum Patrum traditione nixam; eam vero quæ unam tantum admittit mulierem, modernam esse, et præcipue ob S. Gregorii Magni auctoritatem in ecclesiam latinam invectam; ipsam adeo romanæ ecclesiæ antiquam liturgiam distinctionem certe Magdalenæ a Maria bethanica supponere. Acriter " novitati " obstitit illico Facultas parisiensis, et quominus eam quis in posterum sustineret solemni decreto prohibuit. Postea tamen a pluribus eruditis ho-

minibus in utramque partem fuit controversia agitata, ita ut modo unitatis, modo distinctionis systema potiores habere partes videretur. Qui pro distinctione decertarunt, celebriores fuere: jam nominatus Faber Stapulensis, Clichtovæus, Estius, Anquetinus, Tillemont, Calmet. Qui vero unitatem propugnarunt: Cardin. Roffensis Fisher, B. Lamy, Sollerius hiagiographus bollandianus, Trevet, Maldonat, Hengstenberg (1), et omnium plenissime anonymus auctor (Faillon) libri: Monuments inédits sur l'apostolat de sainte Marie Madeleine en Provence, col. 1-282. Ex hoc pleraque me desumpsisse profiteor.

Triplex nobis tractanda est quæstio, exegetica, patristica, liturgica.

## A) QUÆSTIO EXEGETICA.

Prænotanda. De Maria Magdalena agunt evangelia his locis: Luc. 8, 2: Et (erant cum Jesu) mulieres aliquæ, quæ erant curatæ a spiritibus malignis et infirmitatibus: Maria, quæ vocatur Magdalene, de qua septem dæmonia exierant... et aliæ multæ, quæ ministrabant ei de facultatibus suis. Matth. 27, 56. 61; Marc. 15, 40. 47; Jo. 19, 25, ubi cum ceteris mulieribus legitur cruci Jesu adstitisse et circa ejus sepulturam fuisse sollicita. Matth. 28, 1; Marc. 16, 1, ubi narratur prima sabbati venisse ad sepulchrum ad ungendum corpus Domini. Marc. 16, 9; Jo. 20, 1 sq., ubi de apparitione qua Jesus a morte suscitatus eam dignatus est. Luc. 24, 10 et Jo. 20, 18, ubi apparet resurrectionis Christi nuncia. — De Maria sorore Lazari: Luc. 10, 38-42, ubi sedens secus pedes Domini ab eo optimam partem assecuta proclamatur. Jo. 11, 2, 3, 5, 19, 20, 28-33, 45, ubi de resurrectione Lazari; et 12, 3-8, ubi de unctione Christi in cæna

<sup>(</sup>i) Faber Stapulensis: De Maria Magdalena, 1516, 1518 et De tribus et unica Magdalena, 1519; Clichtovaeus: Disceptationis de Magdalena defensio; Estius, in oratione, quam vide in Actis Sanctorum, ad 22 Julii, p. 189; Auquetin: Dissertation sur sainte Madeleine; Tillemont: Mémoires, t. 2, p. 514; Calmet: Dissertatio de tribus mulicribus; Fisher: De unica Magdalena; B. Lamy: Défense de l'ancien sentiment de l'Église touchant l'office de sainte Madeleine; Sollevius: Acta Sanct., 22 Jul.; Trevet: Dissertation pour maintenir l'unité de Marie Madeleine etc.; Maldonatus, in Matth. 26, 6, 7 et 27, 56; Hengstenberg, in Jo. XI.

bethanica. — De *Peccatrice* solus Lucas 7, 36-50, ubi narratur in Simonis pharisæi domo recumbentis Jesu pedes unxisse etc.

Quæritur 1º quot fuerint a mulieribus factæ corporis Christi unctiones.

R. 1<sup>a</sup> sententia. Tres distinctæ, quarum prima narratur Luc. 7, 37-46; altera, Jo. 12, 3-8; tertia, Matth. 26, 6-13 et Marc. 14, 3-9.

Rationes. 1) Discrimen loci et temporis. Peccatrix, de qua Lucas, unxit Jesum in Galilæa, probabilius in civitate Naim. Cf. Luc. 7, 11. Altera unctio, de qua Joannes, facta est Bethaniæ in Judæa, sex ante Pascha diebus, et quidem in domo Marthæ (Jo. 12, 2. Tertia, de qua Matthæus et Marcus, item Bethaniæ, sed biduo ante Pascha (Matth. 26, 2: Marc. 14, 1), et in domo Simonis leprosi. — 2) Discrimen adjunctorum. a) Inter primam et secundam. In prima, cum unguento Peccatrix lacrymas præbet et oscula; solus Simon cogitatione scientiam Christi elevat et misericordiam reprehendit; Christus se potius quam mulierem defendit de discipulis nulla fit mentio; mulierem demum a se absolutam Christus dimittit. In secunda, Maria ungit absque lacrymis et osculis; murmurat Judas; Christus contra eum Mariam defendit; de Simone pharisæo nihil; nec de muliere absoluta et dimissa. b) Inter primam et tertiam. Præter modo indicata, in prima, fit unctio pedum tantum, et hospes est Simon pharisæus. In tertia, fit unctio capitis tantum, et hospes est Simon leprosus, alius a pharisæo: nam, paucis ante Christi passionem diebus, nullus sane pharisæus ipsum convivio excepisset. c) Inter secundam et tertiam. In secunda, unguntur pedes et capillis terguntur; solus Judas murmurat. In tertia, ungitur caput; plures ex discipulis murmurant. — 3) Discrimen personarum. Vide infra, ad quæstionem secundam, p. 268.

2º sententia. Unica unctio, peracta Bethaniæ in domo Simonis leprosi, pharisæi, sex diebus ante Pascha, quam omnes evangelistæ referunt, non sibi mutuo contradicentes, sed alii alios complentes. Vide Hengstenberg, ad Jo. XI (1).

<sup>(1)</sup> Multus est hic auctor in congerendis identitatis rationibus. Simonem tenet esse maritum Marthæ, cui hæc, Galilæa mulier, credi possit occasione alicujus religiosæ in Judæam peregrinationis innotuisse. Mariam cum Jesu

Rationes. 1) Tot sunt adjuncta communia, eaque adeo singularia, ut neque diversæ personæ in iis potuerint concordare, neque eadem persona cogitanda sit ea voluisse iterare. Unctiones fiunt a muliere, cœnante Domino apud Simonem quemdam; unguentum affertur in alabastro; mulieris actio discumbentibus scandalo est; ejusdem actionis Christus se defensorem constituit. In prima et secunda unctione illud admodum singulare occurrit, quod unctrix crinibus tergat pedes inunctos. — 2) Tam singulare amoris et venerationis obsequium, Domino exhibitum, est quidem, si semel fiat, eximium et mirabile; si vero bis ab eadem muliere fieret, affectatum foret; adeoque minime probabile est fuisse ab eadem repetitum.

Respondetur ad rationes 1º sententiæ. Ad 1) Ordo narrationis S. Lucæ sæpe potius rerum est quam temporis. In præcedentibus (Luc. 7, 34) sermo fuerat de scandalo quod capiebant pharisæi ex eo quod Christus libenter cum peccatoribus ageret. Hujus rei præclarum exemplum in recepta a Christo Peccatrice statim subjungit S. Lucas, de loco et tempore historiæ parum sollicitus. In Galilæa idipsum accidisse minime insinuat. Simon autem, in cujus domo facta legitur unctio, et pharisæus esse potuit et leprosus dici; neque in ejus domo repugnat Martham ministrasse (Jo. 12, 2). Erant quidem tunc pharisæi Christo valde infensi; sed et hypocritæ erant, ita ut eorum aliquis facile potuerit ex maligna intentione Christum ad convivium invitare. Accedit. non omnes pharisæos fuisse Christo infensos. Nicodemus certe, pharisæus (Jo. 3, 1), erat Christi occultus discipulus. Sed nec temporis discrimen urgendum : non enim dicunt Matthæus et Marcus cœnam bethanicam actam fuisse biduo ante Pascha: sed, biduo ante Pascha Judam de tradendo Domino cum synedrio egisse : cujus nefarii capiendi consilii quum eidem occasionem

Judæam petentem ad Ieviri sui domum divertisse; in ejusdem domo habitasse et Lazarum, leviro suo nonnihil invisum hospitem. Simonem uxoris sua gratia invitasse ad sua Jesum utut ei infensum; eique ideo vel consucta hospitii obsequia denegasse, qua adeo Maria Christo suppeditarit. Jesum porro non modo parcum sibi hospitem reprehendisse, sed sub parabola divitis epulonis, in Lazarum quemdam turpiter immitis, eumdem indigitare voluisse.

præbuerit effusi in cæna unguenti deperditum sibi pretium, subjungunt evangelistæ hujus cænæ eventorum narrationem. — Ad 2) In his omnibus adjunctis nulla est contradictio, sed rerum gestarum summa quædam, cujus partes a variis evangelistis subministrantur. Lacrymas et oscula excepisse cogita unctionem pedum, post quam reliquum unguenti fuisse effusum in caput; Judam murmurasse primum et sensa sua communicasse ceteris discipulis (nisi malis, discipulos esse plurale pro singulari positum). Interim Simonem apud se Christi scientiam elevasse, et post discipulos fuisse a Christo reprehensum. — Ad 3) Vide infra.

Nota. Refutatione digna non est sententia rationalistarum, unam statuens unctionem, cujus historicus nucleus, juxta variorum cœtuum christianorum modum, fuerit a variis evangelistis adjunctorum sibi invicem repugnantium involucris varie adornatus.

3° sententia. Dua unctiones, quarum primam referat Lucas, incerto loco peractam, alteram narrent evangelistæ ceteri, actam Bethaniæ, sexto die ante Pascha. Ita S. Augustinus et interpretes sat communiter.

In hac sententia distinguendæ veniunt partes duæ: prima, unctionem, de qua SS. Mattheus et Marcus agunt, non esse discernendam ab ea quam refert S. Joannes: secunda, unctionem, quam narrat S. Lucas factam a Peccatrice, non esse confundendam cum ea quæ apud ceteros evangelistas reperitur descripta in narratione cænæ bethanicæ.

Rationes pro parte prima. 1) Nisi de eadem unctione agatur apud Matthæum, Marcum et Joannem, admittendum foret, murmur discipulorum de eadem re et eodem modo expressum, eique oppositam eamdem Magistri reprehensionem, fuisse in eodem oppido et inter quatuor dierum spatium iterata. Hoc autem nulla probabili ratione defendi potest. — 2) Unctio pedum, de qua S. Joannes, non excludit unctionem capitis, de qua duo alii evangelistæ, sed hanc ipsam complevisse censenda est. — 3) Quod autem S. Joannes diem cænæ dicat sex diebus Pascha præcessisse, alii vero duo evangelistæ videantur eam biduo ante Pascha peractam insinuare, quomodo conciliari possint, jam dictum supra, ad sententiam secundam.

Rationes pro parte secunda. 1) Magis obvium est, cœnam, de qua Lucas, in Galilæa collocare; si ita, necessario alia fuit a cœna bethanica. — 2) Apud Lucam Peccatrix supervenit tamquam convivis extranea; apud Joannem Maria, unctrix, soror est Marthæ ministrantis et Lazari recumbentis. — 3) Ex iis quæ de sorore Lazari narrat Joannes capite XI, patet tempore cœnæ bethanicæ Mariam a nemine potuisse ut peccatricem haberi. Ergo nec Simon pharisæus tunc ullum suspicioni suæ locum invenisset. - 4) Quæ de Simonis et de discipulorum murmurationibus, eisdemque aptata Christi responsione dicuntur, non facile tibi persuadebis se mutuo excepisse. — 5) Nomen Simonis adeo erat frequens apud Judæos (1), ut nihil mireris, apud duos homonymos hospites duas cœnas illas fuisse peractas. — 6: Ambæ unctiones, utut similes, potuerunt ab eadem muliere fieri : quæ enim experta fuerat se per talem actionem semel valde placuisse Domino amantissimo, facile induci debebat ad eam data opportunitate iterandam. Potuerunt etiam a diversis fieri mulieribus: tales enim unctiones viris honoratis mensæ accumbentibus præstari solebant; sola extersio crinibus peracta aliquam forte difficultatem relinqueret. De iis uberius infra.

Conclusio. 3ª sententia longe magis nobis probatur.

Quæritur 2° quot sint distinguendæ unctrices.

**R.** 1ª sententia. Duœ: altera, Maria soror Lazari, sancta ac piissima femina; altera, ignota mulier, aliquando peccatrix, sed a Christo conversa.

Rationes. 1) Maria bethanica, honestæ et honoratæ domus filia, nequit cogitari fuisse - in civitate peccatrix -, meretrix publica. -- 2) Maria erat judæa, Peccatrix probabilissime gali-læa. -- 3) Sed et ethnicam fuisse Peccatricem suadetur ex eo quod lege mosaica prohiberetur prostitutio. -- 4) Non decuisset Christum hospitari in domo feminæ quæ aliquando fuisset meretrix, ejusdemque frui familiari amicitia. -- 5) Sed nec Judæi ad corruptam olim feminam venissent, eam de morte fratris

<sup>(1)</sup> Ita distinguuntur Simon Petrus, Simon Cananæus, Simon pater Judæ Iscariotæ, Simon Cyrenensis, Simon Magus, Simon coriarius (Act. 10, 6), Simon Niger (Act. 13, 1), Simon senex (Luc. 2, 25).

consolaturi. — 6) Peccatrix cogitanda est femina lascivientis indolis fuisse; soror Lazari quieta apparet, solitariæ contemplationi addicta.

2° sententia. Una unctrix, quæ priorem peregerit unctionem quando nuper peccato renunciaverat; alteram, paulo ante Christi mortem, et hanc quidem Bethaniæ, illam potius in Galilæa.

Rationes. 1) Joannes (11, 2) sororem Lazari iis notis designat, quibus apud Lucam Peccatrix descripta fuerat, et quarum maxime characteristica (quod nempe unguentum capillis exterserat) a Matthæo et Marco de unctrice bethanica relata non fuerat. — 2) Parallelismus verbalis inter Joannem et Lucam non sinit diversum ab utroque relatum eventum cogitare. Sic enim Lucas (7, 38): καὶ ταῖς θριξὶ τῆς κεφαλῆς αὐτῆς ἐξέμασσε (τοὺς πόδας αὐτοῦ) ... καὶ ἤλειψε τῷ μύρῳ. Joannes vero (11, 2): ἦν δὲ Μαρία ἡ ἀλείψασα τὸν Κύριον μύρῳ, καὶ ἐκμάξασα τοὺς πόδας αὐτοῦ ταῖς θριξὶν αὐτῆς. — 3) Quæ in utraque unctione sunt similia, facilius concipiuntur fuisse repetita ab eadem muliere, utpote pridem a Christo ob tale amoris obsequium benigne excepta, quam peracta a diversis mulieribus, casu quodam in re tam singulari concordantibus.

Respondetur ad rationes 1° sententiæ. Ad 1) Vocabulum peccatrix non necessario meretricem publicam sonat. Talis dici , poterat femina vel cum uno aliquo fornicari solita. Talia autem illicita commercia etiam ab honestissimæ conditionis mulieribus non raro frequentari et historia testatur et multarum hodiedum exempla ostendunt. — Ad 2) Familia Lazari potius galilæa fuisse videtur, ut quæ tam arctis amicitiæ vinculis conjuncta fuerit Jesu - Nazareno -, cujus omnes cognati et præcipui discipuli Galilæi essent. Cur circa finem vitæ Christi Bethaniæ in Judæa sedem haberet, nostrum non est definire. Facilius certe concipitur Maria fuisse peccatrix in Galilæa, procul a fraterna domo bethanica. Quodsi totam familiam malis judæam putare, tunc suppone. Peccatricem, in Galilæa conversam, Jesu deinceps adhæsisse, et ad familiæ suæ hospitium eum adduxisse. - Ad 4) Marthæ domus honestissimæ famæ erat, in qua Mariæ dudum et insigniter conversæ præsentia scandalo esse non debebat. Christus porro ubique apparet peccatorum pomitentium amicus. — Ad 5) Veniebant Judæi ad Martham, sed et ad Mariam tunc et ipsam honestam. Præterea poterant ignorare Mariam olim procul a Judæa libidini indulsisse. — Ad 6) Peccatrix, qualem hic supponimus, pectus habere debuit ad amandum proclive, quo prius ad profanam libidinem, postea ad castissimam et tenerrimam Christi dilectionem fuerit pertracta. Vagam eam et lascivientem fuissse nusquam dicitur.

Huic sententiæ ut longe probabiliori subscribimus.

Quæritur 3° an Maria Magdalena eadem sit ac Peccatrix. R. 1° sententia negat.

Rationes. 1) Magdalena, utpote a septem dæmonibus possessa, non potuisset impuris amatoribus placere. — 2) Lucas nomen Peccatricis tacet, et tamen statim postea nominat Magdalenam: ergo non eamdem putabat cum Peccatrice fuisse, secus eamdem esse monuisset. — 3) Peccatrix fuit a Christo dimissa; Magdalena ei indivulse adhæsit. — 4) Pia mens refugit cogitare. Jesum in suo comitatu habuisse feminam quæ meretrix fuisset. — 5) Quod ob scandalum certe evitare debuisset. — 6. Magdalena oriunda erat e Magdala, Galilææ oppido; Peccatrix, ex civitate Naim.

## 2ª sententia affirmat.

Rationes. 1) Possessio damonis femime peccatricis notioni concordat. -2) Magdalena alia non erat ac Maria, soror Lazari (vide infra); hac autem cadem ac Peccatrix; ergo et illa.

Respondetur ad rationes 1° sententiæ. Ad 1) Possessio dæmonis non importat per se deturpatam corporis speciem. Quidni spiritus maligni (Luc. 8, 2) potuissent Magdalenæ majorem etiam gratiam ad profanos amores ciendos adjicere? — Ad 2) Forte identitatem utriusque ignorabat 8. Lucas, vel certe noluit eam indiscrete prodere. — Ad 3) Peccatrix dimissa tunc e cænaculo, poterat deinceps Christo se comitem adjungere: unde satis congrue explicatur, quod Lucas statim muliebrem Christi comitatum commemorat. — Ad 4) Christus non refugiebat vocari peccatorum amicus; suam autem castimoniam nunquam passus est in suspicionem vocari. — Ad 5) Conversio mulieris erat notoria, et quantum ea prius vitio, tantum postea sanctitate

eminebat: hinc nullum scandalo rationabile motivum. Minime certe id fuit scandalo pluribus sanctis Patribus, Peccatricem Christo comitem tribuentibus. — 6) Alterum quidem est probabile, alterum de Peccatrice nusquam legitur. Mulier e Magdala oriunda potuit in vicina civitate Naim libidini vacare.

Utra sententia sit amplectenda, maxime dependet a quæstione sequente.

# Quæritur 4º an Maria Magdalena eadem sit ac soror Lazari. R. 1ª sententia negat.

Rationes. 1, S. Lucas, postquam, capite VIII, 2, Magdalenam ut Christi comitem nominavit, capite X, 39 loquitur de sorore Marthæ tamquam de muliere lectoribus hactenus ignota, eamque unico nomine Mariæ designat. - 2) Joannes vero, ubi primum Mariam bethanicam inducit, non eam dicit esse illam, e Synopticis notissimam, Magdalenam, sed peccatricem ignoti nominis, cujus una tantum unctionis historia innotescat. -- 3) Et ubi postea, Magdalenam juxta crucem stetisse, ad sepulchrum venisse etc. narrat, nihil insinuat se jam de ea, ut de sorore Lazari, egisse. - 4) Magdalena ex Magdala oppido Galilææ orta erat, soror Lazari potius Bethaniam patriam habuisse putanda est. - 5) Alia indoles Magdalenæ, alia Mariæ bethanicæ. Hæc meditabunda, solitaria, pie otiosa, domi se continens: illa actuosa, per vicos et oppida post Jesum cursitans, ei ad victum necessaria suppeditans, ardens, inquieta, curiosa (Jo. 20, 1, 2, 13-17. 18; Matth. 28, 1 etc.).

#### 2ª sententia affirmat.

Rationes. 1) Nomen utriusque concordat. — 2) Maria ungendo pedes et caput Christi in cœna, dicitur a Domino prævenisse ungere corpus ejus in sepulturam (Marc. 14, 8); Magdalena perhibetur prima sabbati agmen duxisse mulierum summo mane ad sepulchrum euntium ut corpus Christi inungerent. — 3) Si Magdalena non erat soror Lazari, hæc sola inter feminas Christo addictas desiderabatur sub cruce et ad sepulchrum, quum tamen ibi fuisset præ ceteris exspectanda, et, si adfuisset, nomine designanda. — Responderi tamen jure posset, Martham etiam ibi exspectandam fuisse, et tamen de ea altum servari silentium. — 4) In utraque eminet tenerrimus erga Christum amor. —

5) Semel Joannes (20, 11) Magdalenam solo nomine Mariæ, sine addito, appellat.

Respondetur ad rationes 1<sup>2</sup> sententiæ. Ad 1) Non constat S. Lucam Mariæ et Magdalenæ identitatem cognovisse. Non enim ipse inter Christi familiares fuerat. — Ad 2) Joannes narraturus unctionem Mariæ, potius cogitare debuit Peccatricem simili unctione claram, quam Magdalenam, quæ nihil hujusmodi egisse legebatur. -- Ad 3) Synopticos imitatus, vocat eam cognomine Magdalenæ, ubi de passione, sepultura et resurrectione agit. Ibi enim erat a duabus ejusdem nominis mulieribus discernenda. In iis vero quæ in familia Marthæ aguntur, solo nomine Mariæ utitur, utpote jam nulli confusioni obnoxio. Poterat autem ad finem seculi I satis constare de identitate Magdalenæ et sororis Marthæ, ut de ea suos lectores monere Joannes nullatenus opus haberet. — Ad 4) Jam responsum supra, ubi de quæstione 2ª. — Ad 5) Quæ in indole Magdalenæ et Bethanicæ diversa esse dicuntur, facile concipiuntur in eadem persona, pro varietate adjunctorum rerum et temporis, ex amore suavi et generoso prodiisse. Pie otiatur ad pedes Jesu; anxie et operose discurrit, ut ad dilectum Magistrum perveniat eique per vicos prædicanti adhæreat. Etc.

Conclusio. Ex dictis supra patet, in textu evangelico nihil obstare quominus Magdalena, soror Lazari et Peccatrix pro una persona habeantur; positivas autem pro hujusmodi identitate rationes non eas esse quæ solæ circa hanc rem opinionem magis probabilem fundare queant. Restat ergo ut per traditionem dubium in alterutram partem, si fieri potest, solvatur.

# B) QUÆSTIO PATRISTICA.

**Prænotanda.** Quum agatur de facto historico, testimonia Patrum ponderanda sunt magis quam numeranda; antiquiores Patres præferendi recentioribus; nec negligenda investigatio rationum ob quas in suam quisque opinionem ductus fuerit. His præmonitis,

Quaritur quid sentiant Patres de unitate vel distinctione trium, qua dicuntur, mulierum.

R. 1º Nullus inter Patres vel scriptores antiquos affirmat Mariam Magdalenam distinguendam esse a Peccatrice. Non S. Modestus, Jerosolymorum episcopus, seculi VII auctor, recitans acta apocrypha, quæ Magdalenam evangelicam imperite confundunt cum Magdalena ephesina, virgine et martyre seculi III vel IV. Non S. Ambrosius, qui, ut infra dicetur, aperte Magdalenam eamdem esse tenet ac Peccatricem; adeoque sensu figurato explicandus est, quando (De Virginitate. 3 et 4) hæc scribit: « Considerate quia virgines præ apostolis resurvectionem Domini videre meruerunt... Vidit ergo Maria resurrectionem Domini, et prima vidit et credidit. Vidit et « Maria Magdalena, quamvis adhuc ista nutaret... Videte quod « meritum non sola carnis integritas facit, sed etiam mentis » integritas. « Ergo S. doctor Magdalenam supponit integram mente, non carne.

**2°** A sorore Lazari eam distinguunt Constitutiones apostolicæ (3, 6), opus spurium, incertæ ætatis, antiquum tamen, sed minore fide dignum. Item Joannes Thessalonicensis, seculi VII scriptor, adeoque nimis recens ut in hac re magni fiat.

3° Mariam bethanicam a Peccatrice discernunt: Origenes (In Matth. t. 3, p. 892): "Nec enim credibile est, ut Maria, "quam diligebat Jesus, soror Marthæ, quæ meliorem elegerat "partem, peccatrix in civitate fuisse dicatur (1)..."—S. Chrysostomus et schola sua (Theophylactus, Euthymius), sed ob rationes exegeticas. Ita Chrysost. (In Matth. hom. 80. t. 7, p. 765): "Apud tres evangelistas una, meo judicio, eademque "est; apud Joannem vero non item; sed alia quædam mirabilis "mulier, soror Lazari."—Victor Antiochenus in Catena in Marcum (Bibl. PP. t. 4, p. 406).—S. Proclus (Orat. in S. fer. V. Bibl. PP. t. 6, p. 604) unctricem bethanicam vocat "castam et religiosam mulierem."—S. Basilius Seleucius (Orat. 40. Bibl. PP. t. 8, p. 485).—Hesychius (Quæst. 31 solut.).

Locus ab adversariis citatus quasi *S. Theophyli Antiocheni*, seculi II, non est ejus sed *Theophylacti*, seculi XI (In Marc. cap. 14). — Perperam etiam sibi vindicant *S. Irenœum* (Hær. 3, 14, 3), ubi dicit, nos per solum Lucam cognovisse

<sup>(1)</sup> Qui tamen alibi (In cantic. t. 3, p. 14) innuit, Lucam et Joannem de eadem muliere scripsisse.

" quomodo apud pharisæum recumbente eo, peccatrix mulier " osculabatur pedes ejus et unguento ungebat, et quæcumque " propter eam dixit ad Simonem Dominus de duobus debitori" bus. " — nec non *Titum Bostrensem*, pro quo anonymum quemdam seculi VII vel VIII sumpserunt.

4º Mariam bethanicam eamdem tenent esse ac Peccatricem: Concordia Ammonii dicta, inventa a Victore Capuano, seculi VI scriptore, ubi unica recensetur unctio a quatuor evangelistis narrata. — Multi interpretes Origine anteriores, ut ipse testatur (In Matth. t. 3, p. 892) : "Multi existimant de una • eademque muliere quatuor evangelistas exposuisse. • — Tertullianus (De Pudic. c. 11): "Peccatrici feminæ etiam corporis - sui contactum permittit, lavanti lacrymis pedes ejus, et cri-" nibus detergenti, et unguento sepulturam ejus inauguranti. " - Canones Eusebii, unicam item unctionem admittentes -Ps. Basilius (De vera virginit. n. 52). — Apollinarius et Theodorus Mopsuestenus, in Catena Vict. Antioch. (l. c.) -Andreas Cretensis (Orat. de res. Laz. Migne. Pat. Gr. t. 97, p. 984). — Minus stringens est antiquissimum testimonium Clementis Alexandrini (Pædag. 2, 8) : « Seio quod quum unguenti " alabastrum ad sanctam cœnam attulisset, unxit pedes Domini. et eum delectavit... Sed mulier quidem quæ Verbi nondum " fuerat particeps (erat enim adhue peccatrix), eo quod apud se « esse pulcherrimum existimabat, nempe unquento honoravit "Dominum: itaque etiam ornamento corporis, nempe capillis « suis, abstersit unguentum quod redundabat, libans Domino « lacrymas pœnitentia; propterea ejus peccata dimissa sunt. » Quum dicat have facta esse ad sanctam comam, παρά τὸ δεῦπνον τὸ ἄγιον, videtur cœnam bethanicam confudisse cum cœna apud pharisaum, adeoque sororem Lazari cum Peccatrice. — S. Ephrem (Oper. syr.-lat. t. 3, p. 399, 409 sq.) : - Femina " peccatrix creditoris sui pedes depluentium oculorum rore lavit. « capillis suis tersit, unguento linivit... Christi discumbentis ca-" piti unguentum infudit; odor inde spirans triclinium comple-" vit, convivas rapuit; mox de pretio disceptari cœptum est. " - S. Paulinus (Ep. 23, n. 34. Migne. P. L. t. 61, p. 279), post plura de Peccatrice, addit : « Ideo denique et vocem Judæ asper-

- natus est... qui mulieris unguentum Christi pedibus invide-" bat. " — S. Ambrosius (T. 1 in Luc. p. 1387) " Hanc ergo " mulierem inducit S. Matthæus supra caput Christi effunden-" tem unguentum, et ideo forte noluit dicere peccatricem; nam · peccatrix, secundum Lucam, supra Christi pedes effudit un-"guentum. Potest ergo non eadem esse. " Et (ibid. p. 1539) " Non igitur tangi Dominus fastidivit a femina, cujus et Maria " pedes unxit unguento. " Et (De Pœnit. 2, 7, 62): " Mittat in " me Maria unguentum suum pretiosum, et ungat, et peccatum " extergat. " Quæ si conferas, videbis Mariam bethanicam et Peccatricem a S. Ambrosio non discerni. — S. Hieronymus (Præf. in Osee. Migne. t. 25, p. 817): "Hæc est mulier meretrix · et adultera, quæ in evangelio pedes Domini lacrymis lavit, " crine detersit, et confessionis suæ honoravit unguento; indi-- gnantibus discipulis, et maxime proditore, quod non fuisset - venditum et pretium illius in alimenta pauperum distributum, "Dominus respondit: Quid molesti estis... " (1). — S. Hilarius Pict. (in Ps. 132, n. 5): "Una caput, alia pedes unxerit." Dubium tamen manet utrum S. doctor duas an tres unctiones distinxerit. — S. Augustinus (De cons. evang. L. 2, n. 154) apertissime admittit duas quidem unctiones, sed ambas ab eadem muliere peccatrice, Maria sorore Lazari, peractas. Ita v. g. · Eamdem Mariam bis hoc fecisse, semel scilicet quod Lucas " narravit... " Quodsi in Jo. Tract. 49, 3 dicat : " Ecce ipsa " soror Lazari (si tamen ipsa est quæ pedes Domini unxit un-"guento, et tersit capillis quos laverat lacrymis), melius susci-" tata est quam frater ejus... Erat enim famosa peccatrix : et · de illa dictum est : Dimittuntur ei peccata multa, quoniam " dilexit multum, " non sunt hæc verba vere et serio dubitantis, sed aliorum notum dubium permittentis. — S. Gregorius M., omnibus fatentibus. Vide Breviar. Rom., ad fer. V post Dom. Pass. " Hanc vero, quam Lucas peccatricem mulierem, Joannes " Mariam nominat, illam esse Mariam credimus, de qua Marcus " septem dæmonia ejecta fuisse testatur. " Quam sententiam fuisse ab omnibus latinis medii ævi interpretibus susceptam,

<sup>(1)</sup> S. Hieronymus (in Matth. 26. t. 4, p. 125) discernit cœnam de qua SS. Matth. et Marc. ab ea de qua S. Joannes.

apud omnes in confesso est. Quare ab eorum catalogo bene longo texendo supersedendum ducimus.

5° Magdalenam sororem Lazari faciunt : Apollinarius (in Catena Corderii ad Jo. XII): "Maria refert typum Ecclesiæ ex genti-- bus (utpote a dæmonibus liberatæ, sicut ex hac septem dæmonia - egressa sunt), quæ instar odoris suavissimi fidem Christi morti · defert, ejusdemque virtute caput suum studio et amore ejus - salutari imbuens, mundum hunc universum odoris suavitate " replevit. " Cf. Matth. 26, 7, 12 et Jo. 12, 3. — S. Gregorius Nyss. (Serm. 2 de Res. p. 412) dicit, Marias fuisse omnio tres, enumeratas a Joanne 19, 25 : ergo inter eas etiam sororem Lazari agnoscit, quam porro cum Magdalena confundit. — Euthymius (in Jo. 20, 17) dicit Magdalenam assuetam pedibus Domini: "Nam se ad tangendum pedes ejus aptabat, sicut solebat. " Cf. Jo. 12, 3 et Luc. 10, 39. — Cedrenus, fatentibus adversariis. - S. Hieronymus (Ad Hebid, c. 4) quatuor dicit fuisse Marias, - unam matrem Domini Salvatoris; alteram, materteram - ejus, quæ appellata est Maria Cleophæ; tertiam, Mariam ma-" trem Jacobi et Jose; quartam, Mariam Magdalenam. " Ergo...

6° Tres, quæ dicuntur, mulieres pro una habent : Apollinarius. Vide responsa quartum et quintum. — S. Ephrem (Orat. de Magdal. (. 3, p. 408) : - Hæc est illa meretrix quæ magnam " vitæ partem in prostibulo trivit. Qui factum dicamus ut vitæ - sanctitate et virtutis studio apostolorum et evangelistarum glo-- riam in fine adaquaverit? - Et, ne quidquam dubites, p. 396 (syr. 395) expresse dicit : « Septem damonia, luxuria duces, - eam invaserant - Vide præterea supra ad responsum nostrum quartum. S. Ambrosius (T. 2. Appendix, p. 454) - Christus " largum sanguinis fluxum siccat in Martha, dæmones pellit ex - Maria, corpus redivivi spiritus calore constringit in Lazaro. -Aliqui tamen dubitant de authentia libri ubi hæc reperiuntur. Vide insuper ad responsum quartum. S. Petrus Chrysologus (Serm. 93. De conv. Magdal.): - Domini pedes lavat lacrymis, cri-- nibus tergit. - - Mulierem super caput Domini fudisse oleum, - alio evangelista referente cognovimus. - -- S. Hieronymus et S. Gregorius M. Vide supra ad responsa quartum et quintum. Postea Latini communiter ita sentiunt.

Conclusio. Sententia quæ tenet Magdalenam, sororem Lazari et Peccatricem unam eamdemque esse personam, minime certe moderna dicenda est : diu enim ante S. Gregorium Magnum in ecclesia, non latina modo, sed et græca et syriaca accepta fuit: quod autem unicam unctricem spectat, antiquior est ipso Origene, qui se ei primum opposuisse noscitur. Eam autem oppugnavit ille, non ut testis historicæ traditionis, sed ex rationibus partim polemicis (contra objectiones Celsi), partim exegeticis. Similiter ex exegeticis rationibus tantum in contrarias partes abiit S. Chrysostomus. Alii vero Patres qui unitatem admittunt. non per discussionem vel ex polemica necessitate eam adstruunt: sed tamquam placide vigentem opinationem assumunt, nullum sibi contradictorem supponentes. Quas demum pro se habet auctoritates, numero longe præstant, pondere vero non inferiores sunt iis quæ militant pro sententia adversa. Ergo dicenda est in ecclesiastica traditione solide fundari.

# C) QUÆSTIO LITURGICA.

Restat videndum quomodo varia de hac re opinandi ratio se in utriusque ecclesiæ liturgia expresserit.

## Quæritur 1º de liturgia græca.

R. Ex ea sibi argumentum assumunt ii qui pro distinctione pugnant. A Græcis scilicet triplex festum quotannis agi, unum de Peccatrice, 31 Martii; alterum de Maria sorore Lazari, 18 Martii; tertium de Maria Magdalena, 22 Julii; singulorum porro festorum distinctam in menæis fieri mentionem.

Contra est, a) rerum historicarum peritos menæis Græcorum exiguam omnino tribuere auctoritatem; ipsos adeo eruditos, qui eis in re præsenti utuntur, in aliis quæstionibus eadem documenta nullo in numero habere. — b) distincta illa festa non necessario supponere, distinctas personas celebratas fuisse. Nam ad festum Peccatricis, dicitur hæc pedes Domini unxisse in domo Simonis leprosi. — c) menæa certe nusquam unitatem diserte negare. — d) menæa Magdalenam vocare μυροφόρον. Sed hoc non est ei characteristicum, nisi eadem cum unctrice bethanica supponatur.

# Quæritur $2^{\circ}$ de liturgia latina.

R. Consentientibus omnibus, a seculo VI ad seculum usque XVI, ecclesia romana et latina universa in sua liturgia unam

dumtaxat mulierem, sub triplici vocabulo, perpetuo celebrarunt. Quod autem, post suscitatam seculo XVI controversiam, sententia distinctionis in quædam breviaria gallicana invecta est, hoc ad præsentem de antiqua traditione inquisitionem nihil importat.

Contendunt tamen adversarii *unitatis*, ante S. Gregorium Magnum ecclesiam latinam distincta festa Mariæ bethanicæ et Magdalenæ egisse. Argumento ipsis sunt: 1) duo antiqua martyrologia, alterum hieronymianum dictum, in quo ad 19 Januarii legitur: *Jerosolymis*, *natalis Mariæ et Marthæ*, *sororum Lazari*, alterum Rabani Mauri quod 22º Julii festum S. Mariæ Magdalenæ adscribit. — 2) quod in Litaniis S. Maria Magdalena ponatur prima inter « virgines et viduas. « Ergo non eadem censetur ac Peccatrix. — 3) quod Clemens VIII jusserit ex officio S. Mariæ Magdalenæ tolli hymnum in quo *unitas* affirmaretur.

Respondetur ad 1) a) Neutrum martyrologium ponit duplex festum. Sed, quod caput est, b) martyrologium hieronymianum primitus habebat ad 19 Januarii : Natalis sanctorum Marii et Marthæ, additis in codicibus variis, sive : filionum, sive : et Audifax, sive : cum filiis suis Audiface et Abacue etc. ad 2) Ecclesia non intendit ideo Magdalenam comprehendere sub formula « omnes sanctæ virgines et viduæ » nisi quatenus hæc formula synecdochice valet pro tota collectione sanctarum feminarum omnium, inter quas et conjugatæ sunt, et post conversionem continentes. Intendit vero Ecclesia locum honoratiorem assignare Mariæ Magdalenæ, utpote Christo addictissimæ eique dilectissimæ. — ad 3) Sed alium hymnum loco prioris substituit, in quo eadem *unitas* non minus clare affirmatur. Accedit quod romanum S. Mariæ Magdalenæ officium in decem diversis locis unitatem supponit : in invitatorio; lectionibus nocturni II; hymnis ad vesperas, matutinum et laudes; antiphonis ad Magnificat in utrisque vesperis; et demum in oratione.

Conclusio. In liturgia nihil obstat, multa favent sententiæ unitatis

Conclusio totius dissertationis.

Sententiam quæ tenet, Mariam Magdalenam, Mariam sororem Lazari et Peccatricem, unam eamdemque esse personam, tamquam probabiliorem admittimus, utpote textui evangelico minime adversam, solide in antiquitatis traditione fundatam, neque ullis obnoxiam difficultatibus sat seriis ut hujus traditionis fidem infirmare valeant.

#### EXPOSITIO TEXTUS.

Magna ubique apparet S. Joannis sollicitudo ut Christi miracula ostendat esse divinæ ejus missionis, sed et ipsius quæ in eo esset divinæ naturæ validissima argumenta. Jam inter omnia miracula Christi nullum est illustrius quam quatriduani Lazari resuscitatio; nullum ad divinæ Christi missionis probationem efficacius: quum et coram Judæorum primoribus multis fuerit patratum, ab eisque siñe dubitatione admissum; et ab ipso Christo diserte in missionis suæ testimonium a Deo expostulatum. Maxime ergo ad scopum evangelistæ faciebat ut hoc prodigium cum minutis etiam adjunctis nobis enarraret.

Accedit quod hoc prodigium fuit Judæis motivum ultimo determinans nefarii consilii de occidendo Christo. Erat ergo in vitæ Christi historica serie necessarius annulus, nulla ratione omittendus ab illo narratore cui rerum nexum exponendi perpetua cura est.

## Nuncius ægrotantis Lazari.

- 1. Erat autem quidam languens Lazarus a Bethania, de castello Mariæ, et Marthæ sororis ejus. 2. (Maria autem erat, quæ unxit Dominum unguento, et extersit pedes ejus capillis suis : cujus frater Lazarus infirmabatur.) 5. Miserunt ergo sorores ejus ad eum dicentes : Domine, ecce quem amas infirmatur. 4. Audiens autem Jesus dixit eis : Infirmitas hæc non est ad mortem, sed pro gloria Dei, ut glorificetur Filius Dei per eam.
- V. 1. ERAT.., QUIDAM LANGUENS LAZARUS. Gallice: Il y avait un homme malade, Lazare (1). A BETHANIA prope Jerusalem quasi semi-leuca a civitate. De Castello, pago, Mariæ et Mar-

<sup>(</sup>ו) Nomen Lazari ponitur in versione syriaca באני (Lo'ozar); versio societatis biblicæ hebraica ponit אַלְעָזָרְ (El'azar), Deus adjuvit.

The sororis ejus ( $\alpha \Im \tau_{15}$ ), quas et Lazari sorores fuisse patet ex v. 2. — A bethania ortus vel habitationis locum designat; de castello videtur esse in appositione ad a Bethania, ita ut præpositiones  $2\pi \delta$  et  $5\pi \xi$  idem hic sonare censeantur. — Lazarus, hactenus in evangeliis non nominatus, designatur ut frater Marthæ et Mariæ, quæ notæ erant ex Luc. 10, 38. 39. Lazarum tunc ægrotasse Bethaniæ patet ex v. 18.

- V. 2. MARIA AUTEM ERAT QUÆ UNXIT... Quibus verbis S. Joannes indicat, Mariam hanc eamdem esse ac Peccatricem, de qua Luc. 7, 37. De qua re vide supra dissertationem nostram, ad quæstionem exegeticam 2<sup>nm</sup>, ubi de 2<sup>n</sup> sententia, p. 269 et 270.
- V. 3. MISERUNT DICENTES, λέγουσα. Hebraismus est : על אבלר.
   QUEM AMAS amore naturalis amicitiæ quo Jesus ut homo Lazarum diligebat. Nuncii hujus admiranda est simplicitas et fiducia. Conclusionem practicam amantissimo cordi Jesu Lazari sorores relinquunt.
- V. 4. Respondet Jesus accepto nuncio: INFIRMITAS H.EC NON EST AD MORTEM, SED PRO GLORIA DEI, UT GLORIFICETUR FILIUS DEI PER EAM. Id est: non mortem pro scopo habet sed Dei gloriam, scilicet ut ad glorificandum Dei Filium serviat. Mors secutura finis non est hujus morbi, sed medium ad gloriam Dei.

#### Iter Christi Bethaniam.

5. Diligebat autem Jesus Martham, et sororem ejus Mariam, et Lazarum. 6. Ut ergo audivit quia infirmabatur, tunc quidem mansit in eodem loco duobus diebus. 7. Deinde post hæc dixit discipulis suis: Eamus in Judæam iterum. 8. Dicunt ei discipuli: Rabbi, nunc quærebant te Judæi lapidare, et iterum vadis illuc? 9. Respondit Jesus: Nonne duodecim sunt horæ diei? Si quis ambulaverit in die, non offendit, quia lucem hujus mundi videt: 40. Si autem ambulaverit in nocte, offendit, quia lux non est in eo. 41. Hæc ait, et post hæc dixit eis: Lazarus amicus noster dormit: sed vado ut a somno excitem eum. 42. Dixerunt ergo discipuli ejus: Domine, si dormit, salvus erit. 13. Dixerat autem Jesus de morte ejus: illi autem putaverunt quia de dormitione somni diceret. 14. Tunc ergo Jesus dixit eis manifeste:

Lazarus mortuus est: 15. Et gaudeo propter vos, ut credatis, quoniam non eram ibi. Sed eamus ad eum. 16. Dixit ergo Thomas, qui dicitur Didymus, ad condiscipulos: Eamus et nos, ut moriamur cum eo. 17. Venit itaque Jesus: et invenit eum quatuor dies jam in monumento habentem. 18. (Erat autem Bethania juxta Jerosolymam quasi stadiis quindecim.)

V. 5. 6. DILIGEBAT... Ergo si proficisci moratus est, id non fuit ex incuria sed ex altiore consilio. — QUIDEM (tamen) MANSIT... DUOBUS DIEBUS. Ratio moræ prædeterminatio futuri miraculi erat. Mansit, ut Lazarum mortuum inveniret, et ita eum resuscitandi occasionem nancisceretur.

V. 7. 8. Clara hæc ex 10, 40. 31. 39.

V. 9. 10. Nonne duodecim hore diei sunt? A tempore reditus ex captivitate babylonica Judæi dividebant diem ab ortu solis usque ad occasum in horas duodecim, quæ singulæ pro diversitate temporum in anno aliis aliæ breviores vel longiores erant. Hic emphasim ponit Jesus in duodecim. Tota oratio allegorica est: diem vocat tempus vitæ suæ mortalis, quo nullis insidiis impeti se sinat; noctem, tempus passionis et mortis suæ, qua se inimicorum manibus tradat. Tunc dies illa jam declinabat, nondum tamen penitus erat absoluta: hora quippe ejus undecima, puta, tunc erat... Non offendit ad quodcumque obstaculum, quia lucem hujus mundi, solem, videt. Si autem... Pergit in allegoria. Lux repræsentat divinum consilium vitam Jesu incolumem fore decernens donec veniat hora ejus. — Cf. Jo. 9, 4, ubi eadem metaphora diei et noctis.

V. 11. Nullum hujus "somni "Lazari nuncium acceperat (secus Joannes id dicere non omisisset), sed divina scientia quid factum esset noverat. SED VADO UT A SOMNO EXCITEM EUM. Unde patet Christi certa intentio eum resuscitandi, et simul certa persuasio resurrectionis secuturæ.

V. 15. Sensus: GAUDEO QUONIAM ante mortem ejus IBI NON ERAM; si enim ibi fuissem ægrotum profecto pro innata mihi bonitate a morbo sanassem. Gaudeo, inquam, PROPTER VOS, UT ex eo quod a me mox patrabitur miraculo CREDATIS, seu argumentum accipiatis credendi divinam meam missionem (v. 42)

V. 16. THOMAS. Nomen aramaicum κρκη, geminus, a radice Δκη, geminus fuit. Δίδυμος, geminus, non est nisi idem nomen versum in græcum. — UT MORIAMUR CUM EO. Videtur verba Christi v. 9. 10 non intellexisse. Hæsitantes (forte) condiscipulos verbis generosis animat. Firmitas animi prodit se in S. Thoma hic sicut post Christi resurrectionem (20, 25).

V. 17. QUATUOR DIES. Hinc fama mortis ejus usque ad civitatem, semi-leuca fere (v. 18) a Bethania distantem, pervenire potuerat, et inde MULTOS EX JUDÆIS (v. 19) eo allicere.

V. 18. QUASI STADIIS QUINDECIM. Maldonat.: "Notum est, stadium centum et viginti habere passus; itaque quindecim stadia sunt mille octingenti septuaginta passus. "Cf. comment. ad Jo. 6, 19.

#### Martha et Maria cum Jesu.

19. Multi autem ex Judæis venerant ad Martham, et Mariam, ut consolarentur eas de fratre suo. 20. Martha ergo ut audivit auia Jesus venit, occurrit illi : Maria autem domi sedebat, 21. Dixit ergo Martha ad Jesum : Domine, si fuisses hic, frater meus non fuisset mortuus: 22. Sed et nunc scio quia quæcumque poposceris a Deo, dabit tibi Deus. 25. Dicit illi Jesus : Resurget frater tuus. 24. Dicit ei Martha : Scio quia resurget in resurrectione in novissimo die. 25. Dixit ei Jesus : Ego sum resurrectio, et vita : qui credit in me, etiamsi mortuus fuerit, vivet : 26. Et omnis, qui vivit, et credit in me, non morietur in æternum. Credis hoc? 27. Ait illi: Utique, Domine, ego credidi, quia tu es Christus filius Dei vivi, qui in hunc mundum venisti. 28. Et cum hae dixisset, abiit, et vocavit Mariam sororem suam silentio, dicens: Magister adest, et vocat te. 29. Illa ut audivit, surgit cito, et venit ad eum : 50. Nondum enim venerat Jesus in castellum : sed erat adhuc in illo loco, ubi occurrerat ei Martha, 51. Judai ergo, qui erant cum ea in domo, et consolabantur eam, cum vidissent Mariam quia cito surrexit, et exiit, secuti sunt eam dicentes : Quia vadit ad monumentum, ut ploret ibi. 32. Maria ergo cum venisset ubi erat Jesus, videns eum, cecidit ad pedes ejus, et dicit ei : Domine, si fuisses hic, non esset mortuus frater meus.

V. 19. Ergo familia Lazari non vulgaris quædam erat, sed nobilis et honesta, utpote nota in vicina civitate, et amica Judæorum, hominum in natione nominatorum. — Ergo et miraculum testes habuit multos, insignes, eruditos, non credulos, et contrariis in Jesum præjudiciis occupatos. Quæ omnia concurrunt ad summam testimonii credibilitatem stabiliendam.

V. 20. Adventus Jesu primum soli Marthæ, ut dominæ domus (Luc. 10, 38), nunciatur. Mariæ postea nuncium defert Martha.

V. 21. 22. Martha in potentiam thaumaturgam Jesu credit quidem, at considerat eam ita a Deo Patre dependentem, ut ejus effectus precibus ab eo sint impetrandi : sed et nunc, quamvis mortuo fratre, scio... Jesum credit filium dei (v. 27), sed ejus identicam cum Deo Patre potentiam forte non clare perspicit. — Fratrem a Jesu suscitandum esse sperare videtur, freta procul dubio verbo Jesu (v. 4); hanc tamen spem non esse valde firmam ostendunt v. 24 et 40.

V. 23. 24. Jesus data opera ambiguis verbis utitur, quæ Martha de resurrectione universali intelligit; vel certe ita respondet ut ipsa ex parte Jesu clariorem sententiæ explicationem urgeat. — Magnam hæc Marthæ responsio tristitiam prodit.

V. 25. Jesus fiduciam Marthæ imperfectam corrigit ejusque mentem, occasione sumpta ex eventu præsenti, ad altiores veritates attollit. — Sensus: Ego, propria mea virtute quam a nemine, ut tu putas, impetrare debeam, sum resurrectio (intelligi potest æquivoce de resurrectione corporali et spirituali) et vita vera, æterna. Qui credit in me, fide quæ per caritatem operatur, etiamsi corpore mortuus fuerit, sicut Lazarus, vivet vita in æternum beata.

V. 26. ET OMNIS QUI VIVIT COPPORE, ET CREDIT IN ME, simili fide, NON MORIETUR IN ÆTERNUM, nunquam morietur: nam, qua credens, vitam æternam habet eamque nunquam amittet. Recole 6, 40; 3, 15, etc. Gallice igitur hoc vertendum: ne mourra jamais; non vero, ne mourra pas pour toujours, ut aliqui exponunt, non satis attendentes ad orationis gradationem: Qui mortuus est, iterum vivet; qui vivit, nunquam morietur.

Vita hæc æterna, quæ his verbis credentibus promittitur, primario est vita supernaturalis animæ, secundario et consequenter, vita æterna ipsius corporis. Nam, juxta usum loquendi Scripturæ, mors temporalis justorum speciem potius quam realitatem mortis præ se ferre censetur, quippe quam beata ad æternam vitam resurrectio excipere debeat. Cf. Sap. 3, 1-4. — CREDIS HOC, hanc doctrinam de me veræ et æternæ vitæ auctore?

V. 27. Martha verborum Christi sensum non plene percipiens, facit actum fidei qui eum actum quem Jesus postulat implicite contineat. Credere se profitetur Jesum esse Messiam, Filium Dei a Deo missum, adeoque totam ejus doctrinam esse veram. — CREDIDI, πεπίστευχα, fidem præteritam etiamtum durantem sonat.

V. 28. VOCAT MARIAM quæ domi remanserat (v. 20). SILENTIO. Græce λάθρα, clanculum. Ad aurem ei suggerendo, ita ut adstantes lateat quid dicat.

V. 30. castellum designat, ut videtur, domorum congeriem extra quam occurrerat el martha.

V. 31. JUD.EI... SECUTI SUNT EAM, unde et miraculo adfuturi.

#### Suscitatio Lazari.

55. Jesus ergo, ut vidit eam plorantem, et Judæos, qui venerant cum ea, plorantes, infremuit spiritu, et turbavit seipsum. 54. Et dixit: Ubi posuistis eum? Dicunt ei: Domine, veni, et vide. 55. Et lacrymatus est Jesus. 56. Dixerunt ergo Judai : Ecce quomodo amabat eum. 57. Quidam autem ex ipsis dixerunt : Non poterat hic, qui aperuit oculos caci nati, facere ut hic non moreretur? 58. Jesus ergo rursum fremens in semetipso, venit ad monumentum. Erat autem spelunca : et lapis superpositus erat ei. 59. Ait Jesus : Tollite lapidem. Divit ei Martha soror ejus, qui mortuus fuerat : Domine, jam fætet, quatriduanus est enim. 40. Dicit ei Jesus : Nonne dixi tibi quoniam si credideris, videbis gloriam Dei? 41. Tulerunt ergo lapidem : Jesus autem elevatis sursum oculis, dixit : Pater, gratias ago tibi quoniam audisti me. 42. Ego autem sciebam quia semper me audis, sed propter populum, qui circumstat, dixi : ut credant quia tu me misisti. 45. Hac cum dixisset, voce magna clamavit : Lazare, veni foras. 44. Et statim prodiit qui fuerat mortuus, ligatus pedes, et manus institis, et facies illius sudario erat ligata. Dixit eis Jesus : Solvite eum, et sinite abire.

V. 33. ... INFREMUIT SPIRITU : ἐνεβριμήσατο τῷ πνεύματι, id est, infremuit intimis animi sensibus. Fremitus ille, juxta alios, indignationis erat, sive contra incredulitatem Judæorum ob quam Lazarus mori permissus sit ut occasionem miraculo præstaret, sive contra diabolum mortis auctorem primum... (Tol., Luc. Brug., Beelen); — juxta alios, fuit fremitus tristitice sympathicæ, ipsa natura duce productus ex intuitu lacrymantium Mariæ et Judæorum, accedente sensu teneræ Jesu in Lazarum amicitiæ (Maldon., Maier., Kuin.); juxta alios, fremitus conaminis contra oborientem in se compassionis motum (Chrysost., Theophylact., Euthym., Cyrill. Alex.) — Primæ expositioni magis favet usus loquendi, juxta quem in N. T. et apud profanos έμβοιμασθαι dicit ira commoveri. Cf. Matth. 9, 30; Marc. 1, 43; 14, 5; — secundæ magis concordat contextus, qui fremitus causam assignat lacrymas Mariæ et Judæorum, effectum vero ipsius Jesu lacrymas; — tertice contradicit id quod statim sequitur: et turbarit semetipsum. — Præplacet expositio secunda; contra quam non nimis urgendus videtur usus loquendi : fremere enim quis potest ira, dolore, compassione, amore etc.; quæ igitur sit fremitus ratio non vox illa sola, sed contextus declaret oportet. — et turbavit semetipsum. Active dicitur : Christus enim humanitatis suæ passionum plenum habebat dominium. Ratio in eo sensum omnino moderabatur. Turbatio autem hæc intelligenda est turbatio tristitiæ.

V. 34. UBI POSUISTIS EUM?... Ipsis condolens, humano modo eos interrogat, quasi volens ad sepulchrum dolorem suum satiare et lenire.

V. 35. ET LACRYMATUS EST JESUS, vero et bono doloris sensui indulgens, et ita exemplo docens, moderatum doloris sensum ob mortem cari capitis minime esse vituperandum.

V. 36. 37. Judæorum duæ classes hic indicantur : alii sat bene in Jesum affecti sunt; alii, offenso in eum animo, ex visis lacrymis ad impotentiam ejus concludunt. Græce «va xal ούτος, ut etiam iste non moreretur. Id est: Nonne poterat et pro isto facere prodigium? De mortuo suscitando non cogitant.

V. 39. Martha putat Jesum velle corpus Lazari videre tantum; de resurrectione nec ipsa cogitat. Fætere cadaver merito concludit ex quatriduana depositione.

V. 40. Nonne dixi tibi, quoniam si credideris, videbis gloriam dei? Ubi et quando hoc dixerit non liquet. Vel insinuat Jesus verba quæ dixerat Lazari morbum nunciantibus (v. 4). vel quæ dixerat in colloquio cum Martha habito (23-26), et partim a Joanne ibi omissa. — gloriam dei per prodigium manifestandam. Cf. Jo. 2, 11. si credideris, quam conditionem in Martha impletam vidimus v. 27°. Ergo suscitatio Lazari fidei Marthæ merces et adjumentum fuisse credenda est.

V. 41. TULERUNT ERGO LAPIDEM. Altiorem esse Christi intentionem jam intelligentes ei obtemperant. Jesus non videtur sepulchrum ingressus fuisse: id enim monuisset Joannes in minimis facti adjunctis notandis studiosissimus. Ceterum, quum esset superpositus lapis, putandum est sepulchrum partim saltem subterraneum fuisse. — Sequitur oratio Christi ad Patrem, qua disertissime Deum in testem missionis suæ invocat. Quod Dei testimonium censendum est ipsam Jesu divinitatem proclamare. Missio enim quam sibi Christus tribuebat non erat legati divini cujuscumque, sed Filii a Patre, quicum unum potestate et natura se esse asseruerat (10, 30, Idipsum insinuat dum hoc loco Deum invocat ut Patrem suum.

V. 42. Gratias agit *Patri* (ut homo deprecatus quod ut Deus habebat proprium), non quasi insolitam quamdam et indebitam a Patre gratiam consecutus: Ego enim, ait, sciebam Quia semper me audis: ex conformitate voluntatis meæ humanæ cum tua nihil possum a te absolute petere quod mihi possis denegare; sed volo coram adstante populo isto palam testari te Deum per me hoc patrare prodigium in testimonium divinæ meæ missionis.

— POPULUM (ĕzhor, turbam) multitudinem quamdam supponit.

V. 43. CLAMAVIT, ad majorem solemnitatem, utque omnes faceret ad prodigium attentos. Omnia congerit Jesus ut hoc factum palam innotescat. In quo notandum discrimen a multis aliis prodigiis quæ Jesus evulgari vetabat.

V. 44. ET STATIM PRODIIT LAZARUS, QUI FUERAT MORTUUS, δ τεθνηχώς, qui hactenus in statu mortui fuerat, LIGATUS MANUS ET PEDES INSTITIS (bandes): corpora scilicet tota involvebantur sindone, eaque institis circumligabatur, statim ac vocem Christi audivit, prodiit, non paulatim reviviscens sicut homo emergens ex syncope, sed statim plene sanitati restitutus. — Ad explicandum naturali ratione egressum Lazari, supponendum foret vincula non omnino arcte fuisse ligata, ita ut Lazarus, vitæ redditus, aliquem posset motum edere atque sic tumulo egredi: vel, si hoc non placet, admittendus est motus prodigiose causatus. Imo Lazarus, etiamsi non arcte ligatus, non potuisset prodire statim. Unde aliquid certe prodigii in ea re admittendum est. — sudarium, ex lino translucido cogita, ita ut, sepulchro jam illuminato, potuerit Lazarus aliquomodo se dirigere. Vel, etiamsi id spissum fuisse supponas, Lazarus, prodigiose se movens, potuit etiam prodigiose illuminari, etc.

## Prophetia Caiphæ.

45. Multi ergo ex Judæis, qui venerant ad Mariam, et Martham, et viderant quæ fecit Jesus, crediderunt in eum. 46. Quidam autem ex ipsis abierunt ad Pharisæos, et dixerunt eis quæ fecit Jesus. 47. Collegerunt ergo pontifices et Pharisæi concilium, et dicebant: Quid facimus, quia hic homo multa signa facit? 48. Si dimittimus eum sic, omnes credent in eum: et venient Romani, et tollent nostrum locum, et gentem. 49. Unus autem ex ipsis Caiphas nomine, cum esset pontifex anni illius, dixit eis: Vos nescitis quidquam, 50. Nec cogitatis quia expedit vobis ut unus moriatur homo pro populo, et non tota gens pereat. 51. Hoc autem a semetipso non dixit: sed cum esset pontifex anni illius, prophetavit, quod Jesus moriturus erat pro gente, 52. Et non tantum pro gente, sed ut filios Dei, qui erant dispersi, congregaret in unum. 53. Ab illo ergo die cogitaverunt ut interficerent eum.

V. 45. Effectus prodigii in Judæos. Duæ rursus classes : alii crediderunt in eum, alii Christo remanserunt infensi.

V. 46. ABIERUNT AD PHARISÆOS... Nullus tamen in peracto pro-

digio fraudem aliquam suspicatur. Putandi sunt, pro more, triduum apud sorores Lazari egisse ita ut quotidie aliqui advenirent. Adverte expresse dici: QUI VIDERANT QUE FECIT JESUS.

V. 47. QUIA HIC HOMO MULTA SIGNA FACIT, quæ nec negare possumus nec in dubium vocare. Ergo in specie censendi sunt habuisse resuscitationis Lazari ineluctabilia argumenta, secus nihil antiquius habuissent quam ut tanti miraculi fidem elevarent.

V. 48. SI DIMITTIMUS EUM SIC, sinentes eum talia perpetrare, ... ET VENIENT ROMANI. Ut intelligatur nexus, attendendum ad falsam opinionem vigentem de Messia. OMNES CREDENT IN EUM ut in Messiam et regem qui Israel a gentibus liberet : inde necessario secutura seditio ad quam compescendam venient ROMANI, et TOLLENT NOSTRUM LOCUM ET GENTEM. Locus, ὁ τόπος, intelligendus videtur de templo, juxta 2 Mac. 5, 19 : ἀλλὶ οὐ διὰ τὸν τόπον τὸ ἔθνος, ἀλλὰ διὰ τὸ ἔθνος τὸν τόπον ὁ Κύριος ἐξελέξατο. Idipsum postea in pseudo-christis novimus verificatum. At veri Messiæ regnum non esse de hoc mundo pontifices illi, si voluissent, scire poterant, et debebant.

V. 49. Supponitur discussio inter synedristas, aliis alia media agitantibus, quam volens terminare caiphas dixit eis: vos nescitis quidquam, quaecumque proponitis irrita sunt. Gallice: Vous n'y entendez rien!

CAIPHAS dicitur fuisse pontifex anni illius, id est, illo anno. Constat ex Fl. Josepho (Ant. 18, 2, 2), tune temporis præsides romanos arbitrarie de summo pontificatu (qui juxta legem perpetuus erat et hereditarius) disponere solitos fuisse. Ita Ananum, a Quirinio constitutum, Valerius Gratus pontificatu privavit eumque dedit Ismaeli, deinde Eleazaro Annæ filio, deinde Simoni, postea Josepho, qui et Caiphas, Annæ genero. Apud Luc. 3, 2 uterque, Annas et Caiphas dicuntur ἀρχιερεῖς. Hinc difficultas. Sunt qui putent Annam et Caipham tunc annuatim per vices pontificatum exercuisse (Beelen...); alii putant, Annam per excellentiam titulum ἀρχιερέως gessisse, quum esset pontifex emeritus qui quinque suos filios post se summos pontifices numerasset. (Wallom. Prior solutio evangelistas facilius explicat.

licet de ea nullum sit in historia profana vestigium; altera historicis documentis melius aptatur.

- V. 50. EXPEDIT VOBIS. Græce  $t_i\mu\bar{\nu}\nu$ , nobis, ut unus moriatur (occidatur) номо рво роруцо. Sophismate conatur propositum facinus excusare : « Præstat perire unum quam omnes. «
- V. 51. Hæc dixit Caiphas e spiritu se afflante prophetico, Deo perversa voluntate Caiphæ utente, ut ei verba suggereret quæ Caiphas, ut homo, malo sensu, ut instrumentum Spiritus sancti, sensu sanctissimo enunciabat. Ergo sensus prophetæ alius esse potest ac sensus Spiritus sancti per prophetam loquentis. Pretiosum etiam exemplum elementi humani in facto inspirationis. Voluit Deus per ipsius summi sacerdotis oraculum consilium suum salvificum hominibus revelare.
- V. 52. ET NON TANTUM PRO GENTE... Animadversio est evangelistæ, ne prophetia illa intelligatur restricta ad solam gentem israeliticam. UT FILIOS DEI, sic prophetice dictos, QUI ERANT DISPERSI in toto orbe etlinico, congregaret in unum. Cf. 10, 16.

V. 53. Ergo propositioni Caiphæ adhærent omnes.

## Secessio Christi in Ephrem.

- 54. Jesus ergo jam non in palam ambulabat apud Judæos, sed abiit in regionem juxta desertum, in civitatem, quæ dicitur Ephrem, et ibi morabatur cum discipulis suis. 55. Proximum autem erat Pascha Judæorum: et ascenderunt multi Jerosolymam de regione ante Pascha, ut sanctificarent se ipsos. 56. Quærebant ergo Jesum: et colloquebantur ad invicem, in templo stantes: Quid putatis, quia non venit ad diem festum? Dederant autem Pontifices, et Pharisæi mandatum, ut si quis cognoverit ubi sit, indicet, ut apprehendant eum.
- V. 54. Non liquet quale hoc sit desertum et qualis civitas EPHREM, quo Jesus discessit. Vix tamen dubium eam esse *Ephraim*, oppidulum quod captum a Vespasiano narrat Fl. Josephus (Bell. jud. 4, 9, 9), quodque dicit situm in montanis Judææ.

V. 55. PROXIMUM AUTEM ERAT PASCHA, quartum et ultimum in vita Jesu publica. — UT SANCTIFICARENT SE IPSOS, id est, ut mundarent se a quibusdam legalibus maculis quæ eos a manducando paschate prohiberent. Eæ maculæ, ad quas emundandas requirebatur oblatio sacrificiorum, non nisi Jerosolymis expiari poterant. Quædam expiationes ad octiduum extendebantur, v. g. consecratio nazaræorum. Cf. Num. 6, 1-21; 2 Par. 30, 16-20; Act. 21, 26.

V. 56. Quærebant ergo jesum, putantes eum paulo ante festum adfuturum. — Quid putatis, Quia non venit ad diem festum? εἰς τὰιν ἐορτάν, ad festivitatem celebrandam, quæ mox habenda erat et ad quam jam multi Galilæi advenerant. — dederant autem pontifices... mandatum... Ad hoc mandatum edendum procul dubio eos induxerat neſarium consilium datum a summo sacerdote Caipha, cui totum synedrium consenserat. Vide supra v. 49-53. — Et ideo tam sollicite Jesus circa tempus festivitatis a Judæis perquiritur. — Quomodo autem quinto die ante Pascha Jerosolymam venerit, dicetur capite sequente.

#### SCHOLION DOGMATICUM.

Resurrectio Lazari merito affertur ut argumentum divinitatis religionis christianæ (1). Est enim factum sensibile, publicum, insigne, tale quale a solo Deo fieri posse convenit, peractum in testimonium divinæ missionis Christi, et in talibus rerum et personarum adjunctis ut omnis prudens veritatis indagator illud ut sigillum divinæ veracitatis habere debuerit, ita ut in eo fraus invincibiliter impervia a Deo permitti non potuisset.

Ad miraculi veritatem impugnandam varia sunt rationalistarum systemata.

1 systema. Tota hac narratio conficta est a Joanne, qui solus eam habet et, utpote ultimus superstes, a nemine redargui

<sup>(1)</sup> Dicebat olim Spinoza (Das Leben Jesu, p. 467) se totum systema suum dilaceraturum et christianum futurum si quis posset ipsi veritatem resurrectionis Lazari persuadere.

poterat. Factum tam illustre et cum historia passionis tam arcte connexum, si vere accidisset, non potuisset taceri a Synopticis, qui omnes historiam passionis referunt. Ita multi, inter quos Réville (Rev. des Deux Mondes, 1866. t. 63, p. 91. 92).

Contra est: a) indoles S. Joannis sinceritate et candore plena, ut elucet in toto ejus evangelio. — b) quod tam stupendo mendacio non indigebat ad scopum suum. — c) fictionis impossibilitas. Quomodo enim ausus fuisset quadraginta annis post Synopticos tam illustre prodigium minutatim referre de quo nulla exstitisset inter christianos memoria? — d) scopus Synopticorum. Hi narrationem vitæ Christi publicæ coarctant ad ea quæ gessit in Galilæa. Addunt quidem historiam passionis quæ acta est Jerosolymis, sed eam incipiunt a triumphali ingressu die Palmarum. Alia Christi itinera jerosolymitana omittunt, adeoque tacent ea quæ in iis gesta sunt: sanationem paralytici Bethsaidæ, illuminationem cæci nati et porro resurrectionem etiam Lazari.

2ººº systema. Fraus pia familiæ Lazari Christo incognita; ac proinde Lazari ficta mors et sepultura.

Contra est: a) Jesus multoties ut cordium scrutator exhibetur in evangeliis (quæ in hoc systemate supponuntur veracia). — b) Quomodo, nullo accepto novo nuncio, Lazari mortem Christus cognovisset? Non sane divinitus: erat enim mors illa (ut supponitur) falsa! — c) Tota ratio agendi Judæorum monstrat nullam ipsis patuisse viam fraudem suspicandi: nulla enim apud ipsos apparet de prodigio dubitatio. — d) Ignorasset familia intentionem Jesu. Ad quid ergo fraus illa?

3um systema. Fraus cujus ipse Jesus fuerit particeps.

**Contra est**: a) nota Jesu, et ab ipsis adversariis concessa, summa probitas. — b) Dei Providentia quæ in iis adjunctis talem fraudem non potest permittere. — c) persuasio Judæorum, fraudem nullam ibi adfuisse.

Quod autem dicunt aliqui (Renan etc.), non eamdem apud orientales ac apud nos vigere opinionem de improbitate fraudis ad bonum finem adhibitæ: talem scilicet fraudem optima fide potuisse a probis hominibus adhiberi absque ullo bonæ suæ famæ dispendio, ineptum est ad perditam causam tuendam effu-

gium, quod nullo fulcitur argumento, et cui multa in N. T. obstant. Ita, ipse Christus, ex eo quod nemo se possit arguere de peccato, ad omnimodam suam sinceritatem concludit (Jo. 8, 46); Nathanaelem vocat, vere Israelitam, in quo dolus non est (Jo. 1, 47). Et in Actis (13, 10) S. Paulus acriter reprehendit Elymam magum, dicens: O plene omni dolo et fallacia, fili diaboli! Ergo tunc apud Judæos fallacia in dicendo et agendo cum fama probitatis constare minime poterat.



# CAPUT XII.

Argumentum. Cœna facta Christo Bethaniæ sexto die ante Fascha: assidet Lazarus, Maria Jesum ungit (1-8). — Judæi cogitant de occidendo Lazaro (9-11). — Triumphalis ingressus Jesu in Jerusalem (12-19). — Gentiles aliquot volunt Jesum videre (20-22). — Jesus prævisa passione animo turbatus Patrem orat, et vox de cœlo auditur. Christus per passionem glorificandus (23-33). — Pergit de morte sua cum turba disserere (34-36). — Cujus incredulitatem prædictam fuisse notat evangelista (37-43). — Finis sermonis Christi de se suaque missione, deque fidei in se necessitate (44-50).

#### Cena Bethaniæ.

- 1. Jesus ergo ante sex dies Paschæ venit Bethaniam, ubi Lazarus fuerat mortuus, quem suscitavit Jesus. 2. Fecerunt autem ei cænam ibi : et Martha ministrabat, Lazarus vero unus erat ex discumbentibus cum eo. 3. Maria ergo accepit libram unguenti nardi pistici, pretiosi, et unxit pedes Jesu, et extersit pedes ejus capillis suis : et domus impleta est ex odore unguenti. 4. Dixit ergo unus ex discipulis ejus, Judas Iscariotes, qui erat eum traditurus : 5. Quare hoc unguentum non væniit trecentis denariis, et datum est egenis? 6. Dixit autem hoc, non quia de egenis pertinebat ad eum, sed quia fur erat, et loculos habens, ea, quæ mittebantur, portabat. 7. Dixit ergo Jesus : Sinite illam ut in diem sepulturæ meæ servet illud. 8. Pauperes enim semper habetis vobiscum : me autem non semper habetis.
- V. 1. ANTE SEX DIES PASCHÆ. Hellenismus est : πρὸ εξ ἡμερῶν τοῦ πάσχα. Igitur die Veneris ante passionem suam, puta post solis occasum, 9° Nisan incepto. Pascha enim primo die azy-

morum, die Jovis (14 Nisan) ad solis occasum, incipiebat (1). — VENIT BETHANIAM ultimo suo itinere Jerusalem versus (2), ibi brevi moriturus. UBI LAZARUS FUERAT MORTUUS. Clarius græce: ὅπου ἦν Λάζαρος ὁ τεθνηκώς.

V. 2. FECERUNT AUTEM EI CŒNAM IBI amici ejus, inter quos familia Lazari, in domo Simonis leprosi (Matth. 26, 6; Marc. 14, 3).

— De harmonia evangelica circa hanc cœnam vide Dissertationem de *tribus mulieribus*, p. 265-270.

Facta est hæc cœna sabbato, quod legi non obstabat. Nihil etiam prohibebat quominus Jerosolymis venirent Judæi ad videndum Lazarum: nam Bethania distabat ab Jerosolymis itinere sabbatico. Cf. Luc. 24, 50-53 cum Act. 1, 12.

- V. 3. Maria, soror Marthæ et Lazari, ut ex juxtapositione patet. LIBRAM (græce λίτραν) unguenti nardi pistici, πιστικής, genuini (a πίστις), pretiosi, et unxit pedes jesu, more orientalium in lectulo recumbentis, ita ut pedes retro jacerent. Cf. Luc. 7, 38. et extersit antequam ungeret, ut videtur; et domus impleta est... unde unguenti pretium commendatur. Matth. et Marc. dicunt mulierem caput Jesu unxisse. Unde ipsi et Joannes se mutuo supplent: Maria, unctis Jesu pedibus, nardi reliquum super caput ejus effuderit. Tales unctiones et apud Romanos fiebant. Ita Tibullus: Illius puro distillent tempora nardo. Et Plinius (13, 3): Vidimus etiam vestigia pedum tingi (unguentis).
- V. 4. Unus hic murmurasse perhibetur; apud Synopticos, plures. Judas sane putandus est incepisse ex avaritia, ceteri consensisse ex misericordia in egenos.
- V. 5. TRECENTIS DENARIIS. Plinius (12, 26), unguentorum pretium dicit variari inter 25 et 300 denarios (pro libra una) : nardo autem optimum inter unguenta locum assignat.

<sup>(1)</sup> Vide ad c. XIII, dissert. præv. — Patrizi opinatur Christum advenisse Bethaniam sabbato post solis occasum, incepto 10° Nisan. Contra est, Jesum longum illud iter suum non potuisse conficere sabbato.

<sup>(2)</sup> De hoc ultimo itinere Jesu cf. Matth. 20, 17-19. 29, juxta quem videtur venisse per Jericho; Marc. 10, 32-34. 46; Luc. 18, 31-35; 19, 1. 28. Post quæ tres Synoptici, omissa commoratione Jesu Bethaniæ, statim narrant triumphalem ingressum.

- V. 6. LOCULOS HABENS pro Christi et apostolorum collegio, EA QUÆ MITTEBANTUR in sustentationem eorum Portabat. Græce: τὰ βαλλόμενα ἐβάσταζεν. Unde occasionem habebat de bonis communibus sibi furando attribuendi. Alii ἐβάσταζεν vertunt auferebat.
- V. 7. SINITE ILLAM: ne molestiam ei faciatis. Græce ἄφες, in singulari. UT IN DIEM SEPULTURÆ MEÆ SERVET ILLUD. Ita et græce in multis et bonis fontibus: ἴνα... τηςήση. At textus receptus aliique multi habent τετήςτηκεν. Tisschendorf præfert lectionem priorem, juxta quam verti debuisset: ut... servaverit illud, juxta substratam materiam: actio enim jam posita erat. Versiculi hujus optimum commentarium dat S. Marcus (14, 8): Prævenit ungere corpus meum in sepulturam. Inscia illa quidem instantis Jesu sepulturæ est; sed de facto rem ita se habuisse declarat Jesus, mortem suam adeo vicinam revelans ut præsens unctio pro apparatu sepeliendi corporis valere possit. Unde sic implicite: Talis unctio pro corpore meo sepeliendo vituperari non posset. Atqui... Ergo...
- V. 8. Itaque quod fecit Maria laudem meretur extraordinarii in me amoris obsequii. Cura corporis Christi et pauperum sollicitudo non se excludunt.
- N. B. SS. Matthæus et Marcus statim post narratam cœnæ hujus historiam (quam prætermissa serie historica referunt), exponunt pactum a Juda cum Judæis de tradendo Jesu initum. Hinc valde probabilis est opinio S. Augustini etc., Judam occasione deperditi pro se hujus unguenti pretii, de tradendo Magistro cogitasse, ut proditionis præmium lucrum amissum compensaret. Ad ipsum eum exstimulabat Judæorum mandatum c. 11, 56.

### De Lazaro necando cogitatur.

9. Cognovit ergo turba multa ex Judæis quia illic est: et venerunt, non propter Jesum tantum, sed ut Lazarum viderent, quem suscitavit a mortuis. 10. Cogitaverunt autem principes sacerdotum ut et Lazarum interficerent: 11. Quia multi propter illum abibant ex Judæis, et credebant in Jesum.

- V. 9. TURBA MULTA EX JUDÆIS jerosolymitanis, ET VENERUNT Bethaniam,... SED UT (etiam) LAZARUM VIDERENT. Græce: ἀλλὰ καὶ τὸν Λάζαρον ιδωσιν. Pervulgatam enim hanc resurrectionem Jerosolymis fuisse patet ex capite præcedenti.
- V. 10. COGITAVERUNT ... UT ET LAZARUM INTERFICERENT. Non cogitant de contestanda veritate prodigii sed de tollenda ejus vivida in Lazaro probatione et memoria.
  - V. 11. Nam propter Lazarum ibant multi ad Jesum.

### Christi triumphalis ingressus.

- 12. In crastinum autem, turba multa, quæ venerat ad diem festum, cum audissent quia venit Jesus Jerosolymam: 15. Acceperunt ramos palmarum, et processerunt obviam ei, et clamabant: Hosanna, benedictus, qui venit in nomine Domini, Rex Israel! 14. Et invenit Jesus asellum, et sedit super eum, sicut scriptum est: 15. Noli timere filia Sion: ecce rex tuus venit sedens super pullum asinæ. 16. Hæc non cognoverunt discipuli ejus primum: sed quando glorificatus est Jesus, tunc recordati sunt, quia hæc erant scripta de eo: et hæc fecerunt ei. 17. Testimonium ergo perhibebat turba, quæ erat cum eo quando Lazarum vocavit de monumento, et suscitavit eum a mortuis. 18. Propterea et obviam venit ei turba: quia audierunt eum fecisse hoc signum. 19. Pharisæi ergo dixerunt ad semetipsos: Videtis quia nihil proficimus? ecce mundus totus post eum abiit.
- V. 12. IN CRASTINUM, die sequente sabbatum (dominica Palmarum) (1), TURBA ... QUÆ VENERAT AD DIEM FESTUM Paschatis, turba extraneorum, cum audissent quia venit jesus jerosolymam ex deserto Jericho in quo latuerat.

<sup>(1)</sup> Computato die a media nocte ad mediam noctem.

V. 14. INVENIT JESUS ASELLUM: obviam habuit et adduci jussit, ut novimus ex Synopticis (Matth. 21, 7; Marc. 11, 7; Luc. 19, 35). Juxta Matth., cum pullo adduxerunt et asinam matrem ejus, ideo sane ut pullus facilius se duci sineret. — ET SEDIT SUPER EUM. Apud Matth. (21, 7) dicitur Jesus etiam sedisse super asinam (ἐπάνω κὖτῶν). Sed syriaca versio habet: בְּבָׁבֶּׁבֶּׁ בַּבְּׁיִּבְּׁיִּבְּׁ עִּלְיִבְּׁיִּבְּׁיִּ עִּלְ תַּבְּׁנִּׁתְּׁ עִיִּרְ נִעֵּלְ תַּבְּׁנִּׁרְ נִעֵּלְ עֵיִר וַעֵּלְ עֵיִר. (בַּבְּׁעַלְ עֵיִר מִנְלִ עֵיִר וַעֵּלְ עֵיִר וַעֵּלְ עֵיִר וַעֵּלְ עֵיִר וַעֵּלְ עֵיִר מִנְלִ עֵיִר מִנְלִ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר מִנְלִּיִּ עֵיִלְ תַּבְּׁנִּׁרְ וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עִיִר מֵנְהְ מִנְּהְ מִנְּהְ מִנְּהְ מִנְּהְ מִנְלְּיִי עֵיִלְ וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עִיִר וְעֵלְ עִיִר וְעֵלְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִר מְנִלְּיִי עַלְ וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עֵיִר וְעֵלְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר מִנְיִּי מִּיִּי מִּנְהְ מִנְיִּי עִּיִּי עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר מְנִלְיִי עִיִּר מְנִילְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר מְנִילְ עִיִּר עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר וְעֵלְ עִיִּר מְנִילְ עִיִּר עִיִּי עִּיִּר וְעֵלְ עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּיִּי עִיִּר וְעִיִּי עִיִּיִי עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּר עִיִּי עִיִּר עִּיִּי עִּיִּי עִיִּר עִיִּי עִּיִּי עִיִּי עִיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִיּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִּי עִיּי עִּיִּי עִיִּי עִּיִי עִּיִּי עִּיִּי עִּיִי עִּיְי עִּיִי עִּיִּי עִיִּי עִּיְי עִיּי עִּיּי עִּיִי עִיּי עִּיִי עִּיִּי עִיּי עִּיִי עִּיִי עִּיִי עִּיי עִּיי עִּיִּי עִּיי עִיּי עִּיי עִּיי עִּיי עִּיי עִּיי עִּיי עִּיי עִּיי עִּיי

V. 15. Evangelista allegat eamdem prophetiam citans ad sensum tantum.

V. 16. H.EC, quæ circa Jesum tunc fiebant, non cognoverunt quatenus de eo a propheta erant prædicta discipuli ejus primum, quando fiebant et deinceps usque ad adventum Spiritus sancti. — sed quando glorificatus est jesus, per ascensionem reversus ad Patris gloriam, tunc recordati sunt... et hæc fecerunt ei ad hanc prophetiam adimplendam. Ita et milites, Jo. 19, 36. 37, inscii vaticinium implebant.

V. 17. Hic sermo est de TURBA quæ adfuit resurrectioni Lazari vel certe Bethaniæ fuerat.

V. 18. Jam alia turba memoratur, eorum qui Jerosolymis famam suscitati Lazari acceperant.

V. 19.... NIHIL PROFICIMUS, quamtumvis populum a Jesu avertere conemur.... MUNDUS TOTUS POST EUM ABIIT. Invidiæ exaggeratio!

# Gentiles apud Christum.

- 20. Erant autem quidam Gentiles ex his, qui ascenderant ut adorarent in die festo. 21. Hi ergo accesserunt ad Philippum, qui erat a Bethsaida Galilææ, et rogabant eum, dicentes: Domine, volumus Jesum videre. 22. Venit Philippus, et dicit Andreæ: Andreas rursum, et Philippus dixerunt Jesu.
- V. 20. Quæ deinceps narrantur facta videntur ipso die Palmarum, Jesu conversante in templo. Ejectio vendentium, juxta

- Marc. 11, 11-15, facta videtur postridie. De ea Joannes tacet, ut qui simile factum c. II jam narraverat. GENTILES, Έλληνες, non ex stirpe Israel, sed cultores veri Dei quem in templo ejus adoratum veniebant. Quum autem venirent ad Pascha, non improbabile est eos fuisse proselytas.
- V. 21. Erant forte ex Galilæa *gentium*, noti philippo qui et ipse Galilæus erat : unde eo utuntur mediatore ut Jesum possint VIDERE, id est, ad eum proprius accedere, cum eo agere.
- V. 22. Dubitans de rei liceitate vel opportunitate, prius ANDREAM, Jesu discipulum antiquissimum, vult consulere. Qui quum annuisset ambo rem Jesu proponunt. Jesum ad gentiles istos accessisse Joannes non dicit; sed eorum occasione obversatur ei mors sua jam instans, cujus specialis fructus futurus sit salus gentium. Sunt qui opinentur Jesum, rogatum a gentilibus illis, processisse ad eos ex atrio mulierum, ubi docere solebat, ad atrium gentium ad quod solum gentilibus aditus patebat; et sequentia verba inter eundum pronunciasse ad discipulos.

## Christus passione glorificandus.

23. Jesus autem respondit eis, dicens: Venit hora, ut clarificetur Filius hominis. 24. Amen, amen dico vobis, nisi granum frumenti cadens in terram, mortuum fuerit; 25. Ipsum solum manet: si autem mortuum fuerit, multum fructum affert. Qui amat animam suam, perdet eam: et qui odit animam suam in hoc mundo, in vitam æternam custodit eam. 26. Si quis mihi ministrat, me sequatur: et ubi sum ego, illic et minister meus erit. Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus. 27. Nunc anima mea turbata est. Et quid dicam? Pater, salvifica me ex hac hora. Sed propterea veni in horam hanc. 28. Pater, clarifica nomen tuum. Venit ergo vox de cælo: Et clarificavi, et iterum clarificabo. 29. Turba ergo, quæ stabat, et audierat, dicebat tonitruum esse factum. Alii dicebant: Angelus ei locutus est. 50. Respondit Jesus, et dixit: Non propter me hæc vox venit, sed propter vos. 31. Nunc judicium est mundi: nunc princeps

hujus mundi ejicietur foras. 32. Et ego si exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum. 33. (Hoc autem dicebat, significans qua morte esset moriturus.)

V. 23. RESPONDIT EIS, discipulis, audientibus forte istis gentilibus : VENIT (ἐλήλυθεν) HORA, UT CLARIFICETUR FILIUS HOMINIS. Hora est tempus passionis, quam sequantur resurrectio, ascensio, missio Spiritus sancti et porro evangelii prædicatio cunctis gentibus. In his omnibus clarificandus Christus, cujus tamen claritatis, in divinis consiliis, necessaria radix passio erat. Cf. Luc. 24, 26. 46. 47.

V. 24. Sequitur doctrină illa mysterio et sublimitate plena, de necessitate, modo, fructu spirituali et mercede propriæ abnegationis et immolationis; quæ doctrina deinceps immensam peperit in mundo sanctitatis sobolem. Nil mirum si sub solemni illa duplicis amen formula a Magistro proponatur. — Jesus eam doctrinam primum implicite sibi, deinde discipulis suis applicat. Et quidem præcedit apta comparatio: NISI GRANUM FRUMENTI CADENS (πεσών, quum ceciderit) IN TERRAM, MORTUUM FUERIT, per consequentem ei in sinu terræ corruptionem,

V. 26. Jesus ita se acturum satis innuit, et jam suos ad sui imi-

tationem exstimulat. SI QUIS MIHI MINISTRAT, se mihi famulum adjungit, me sequatur imitatione passionis. Cf. Matth. 10, 38; Qui non accipit crucem suam, et sequitur me, non est me dignus. Eodem modo hic intelligi patet ex præcedentibus. — ET UBI EGO SUM, in cælesti gloria, IBI ET talis minister meus erit. Ita Rom. 6, 5; 8, 17. — UBI EGO SUM potest intelligi vel de gloria divinitatis, cujus Christi sequaces futuri sint participes, vel de gloria humanitatis quæ sit præmium passionis et mortis, et tunc sum est pro ero. Hic sensus melius congruit contextæ orationi. — SI QUIS MIHI ita MINISTRAVERIT, HONORIFICABIT EUM PATER MEUS participatione ejus gloriæ quam mihi ob passionem tribuet.

V. 27. NUNC ANIMA MEA TURBATA EST... ob vividam instantis passionis repræsentationem. Humanitas Christi naturaliter mortem crudelem et ignominiosam abhorrebat. (Recole acta in horto olivarum.) Hanc tamen turbationem non invite patiebatur, sed volens. Recte ad hæc S. Augustinus : - Oportebat ut - unus mediator Dei et hominum homo Christus Jesus, sicut - nos excitavit ad summa, ita nobiscum pateretur et infima. -Lege totum locum. — Sensus in Christo horret id quod ratio ipsi ostendit summe appetendum. Inde lucta, non mala, quia sensus ratione non prævalet. -- Addi potest, cum Bossuetio (1), causam turbationis fuisse horrorem peccati quod luendum in se suscepisset, et cujus malitia per mortis suæ spretam gratiam in multis augenda esset. - ET QUID DICAM? Verba inter animi angustias hæsitantis. At statim orans ad Patrem se convertit. PATER SALVIFICA ME EX HAC HORA! Ita et in horto: Transfer calicem! Deprecatio est voluntatis humanæ juxta dictamen naturalis affectus. At hæc oratio conditionata est; et statim eam Christus corrigit: SED PROPTEREA VENI IN HORAM HANC, Propterea, id est, ut per mortem meam glorificem Patrem.

Bossuetius legit hae verba ae si essent interrogatoria. "Dicamne: Pater, salvifica me ex hac hora? "Que expositio etiam bene contextui aptatur. Præferimus tamen priorem, quia melius exprimit parallelismum cum oratione Christi in horto olivarum.

<sup>(1)</sup> Méditations sur l'Évangile. S. Jean 13, 21.

V. 28. Igitur, pater, clarifica nomen tuum, per passionem et mortem meam. En altera deprecatio, eaque absoluta, voluntatis humanæ juxta dictamen rationis. Ita in horto: Non sicut ego volo sed sicut tu.

Hanc ipsam perfectissimam Filii sui oblationem excipit vox Patris eam acceptantis: Et clarificavi multis portentis etc.. Et iterum clarificabo nomen meum per mortem, resurrectionem et ascensionem tuam. Est quidem gloria Patris, at per gloriam Filii procuranda. P. Patrizi vult subaudiri: nomen tuum. Est autem hoc in contextu nonnihil violentum.

V. 29. In turba, ut fit, aliqui sonitum tantum vocis audierant, alii articulatos sonos perceperant, alii forte verba intellexerant, ut conjici licet ex verbis Christi v. 30.

V. 30. NON PROPTER ME, ut ego discam me a Patre exaudiri, HÆC VOX VENIT: ego enim scio Patrem me (absolute) orantem semper exaudire (Jo. 11, 42), sed propter vos, ut credatis instare mortem meam eamque fore milii causam magnæ gloriæ. Quam gloriam, qualis futura sit, in duobus versiculis sequentibus declarat.

V. 31. NUNC JUDICIUM EST MUNDI.

Quæritur quale judicium hic intendat Christus.

• R. 1ª sententia. Judicium condemnationis. Ita: Nunc condemnatio emittitur mundi illius perversi qui Verbum non cognovit, etc. Condemnatio hæc iniquitatem mundi manifestam faciet (16, 8), et mundus victus (16, 33) a Domino, et Satanas PRINCEPS HUJUS MUNDI EJICIETUR FORAS, id est, ejicietur de pleno illo dominio quod per peccatum in terris exercebat. Christus tempus præsens adhibendo designat eventum omnino jam instans.

Hanc explicationem κρίσεως istius sequimur cum Chrysostomo et schola ejus, et cum Maier, Tholuck, de Wette, Hengstenberg.

Rationes. 1) Usus loquendi S. Joannis qui semper adhibet κρίσις sensu condemnationis. — 2) Contexta oratio. Censetur enim mundus stare cum principe suo: hujusce autem principis κρίσις non nisi condemnationis esse potest. — 3) Parallelismus. In sermone ad cœnam Christus perpetuo habet mundum

ut sibi hostilem, pro quo neque orare velit. Cf. 14, 17. 22. 30; 15, 18. 19; 16, 8. 33; 17, 9. 16. 25. — 4) Nec obstat 12, 47: Non veni ut judicem mundum. Ibi enim sermo est de Christi ipsius positiva circa mundum actione, qualem nullam utique exercet tunc; mundus autem propriam sibi ultro præparabit condemnationem, ut v. 48°, et de tali condemnatione etiam hic sermo est.

2ª sententia. Judicium *liberationis* mundi a potestate Satanæ qui, hactenus mundi princeps, deinceps foras e mundo ejectus omni potestate privetur. Ita SS. August., Cyrill.; Orig., Maldon., Tolet., Luc. Brug., Beelen, Patrizi.

Rationes. 1) Contexta oratio: Satan ejicitur foras, scilicet e dominio suo, ac proinde e mundo, utique jam liberato per virtutem crucis. — 2) V. 32. Enunciat effectum hujus κρίσεως: omnia, ergo et mundum Christus attrahet ad se.

Respondetur. Mundus, quatenus complexum hominum designat, hic notat regnum Satanæ et peccati. In priori signo rationis ante redemptionem, mundus totum humanum genus lapsum complectitur; post redemptionem, totus quidem mundus virtualiter liberatur, sed de facto aliquos homines Christus eligit de hoc mundo (15, 19), et deinceps isti non jam sunt de mundo (ibid.) et ad Christum e terra exaltatum trahuntur (v. 32); ceteri, per propriam culpam a Christo non electi remanent de hoc mundo, et iis passio et mors Christi fit æternæ condemnationis argumentum. Igitur princeps mundi ejicitur, non de mundo qui perversus mañet, sed a dominio in Christi electos. — Ante Christi mortem aliqui dominium Satanæ evaserunt; sed et ipsi ob prævisa merita mortis ejusdem.

PRINCEPS MUNDI HUJUS. Ita et in Talmude vocatur Sammael princeps dæmonum, angelus mortis, accusator hominum (שֵׁר הַעּוֹלִם). Cf. Jo. 14, 30; 16, 11; 2 Cor. 4, 4.

V. 32. ET EGO (se opponit Satanæ), si (quando) exaltatus fuero a terra, in crucem actus. — Dixerit probabiliter אָבְּיִרְכֵּלְּ, unde potuerint auditores percipere eum de exaltatione sua in crucem dicere. Cf. supra ad 8, 28. — омыа тканам ар метруим, sine discrimine Judæorum et gentium. Stupendum vaticinium, statim post Christi mortem impleri cæptum in centu-

rione, Josepho ab Arimathæa etc., et post ascensionem impleri non desistens usque ad finem mundi. Crux Christi centrum amoris, virtutis, salutis.

V. 33. HOC AUTEM DICEBAT, SIGNIFICANS QUA MORTE ESSET MORITURUS. Ac proinde verba Christi, utut ambigua, idipsum sonabant et a Judæis intelligi poterant.

### Disceptatio cum turba.

34. Respondit ei turba: Nos audivimus ex lege, quia Christus manet in æternum: et quomodo tu dicis, Oportet exaltari Filium hominis? Quis est iste Filius hominis? 35. Dixit ergo eis Jesus: Adhuc modicum, lumen in vobis est. Ambulate dum lucem habetis, ut non vos tenebræ comprehendant: et qui ambulat in tenebris, nescit quo vadat. 36. Dum lucem habetis, credite in lucem, ut filii lucis sitis. Hæc locutus est Jesus: et abiit, et abscondit se ab eis.

V. 34. Turba verba Jesu intellexisse videtur de morte ejus in cruce: Christum enim, juxta vaticinia, non moriturum objiciunt. Talia vaticinia objici poterant: Is. 9, 6. 7; Ps. 109 (110), 4; Dan. 2, 44; 7, 13. 14. Ecce cum nubibus cæli quasi filius hominis veniebat... potestas ejus, potestas æterna, quæ non auferetur. Ad hunc ultimum locum præcipue videtur turba attendisse: ibi enim de potestate æterna filii hominis. Unde et addita quæstio: Quis est iste filius hominis, quem tu teipsum dicis? Num forte alius ab illo de quo Daniel? — Hic legem dicunt totam Scripturam.

V. 35. Si bona fide interrogassent, Jesus utique facile ipsis ostendisset alia prophetarum oracula, Messiæ dolores et mortem præcinentia, ut Is. 53; Dan. 9, 26; Ps. 21 (22). Nunc autem abstinet a responsione et instantius eos hortatur ut oblatam ipsis gratiam messianicam, dum adhuc tempus est, tandem aliquando recipiant: ADHUC MODICUM, LUMEN IN VOBIS EST. Græce: ἔτι μικρὸν χρόνον τὸ φῶς μεθ' ὑμῶν ἐστι. Adhuc per modicum tempus vobiscum habetis lumen, id est, meipsum, qui sum lux illuminans omnem hominem. — Igitur ambulate ad præfinitum

vobis terminum, dum hanc lucem habetis, ut non vos tenebræ comprehendant (gallice *surprendre*). — qui ambulat in tenebris, nescit quo vadat, et sic terminum non consequetur. — Tenebræ hic designant mentis obcæcationem et cordis obdurationem finali impænitentiæ præviam.

V. 36. ... CREDITE IN LUCEM: id enim est ambulare in luce.

— UT FILII LUCIS SITIS. Hebraismus est, idem ac, ut ad lucem pertineatis; — ET ABSIT, quo, non dicit Joannes; ET ABSCONDIT SE AB EIS, non prodigiose, ut videtur. — Silentium Joannis supplent Matth. 21, 17 et Marc. 11, 11, Jesum nempe recessisse Bethaniam.

### Populi prædicta incredulitas.

37. Cum autem tanta signa fecisset coram eis, non credebant in eum: 58. Ut sermo Isaiæ prophetæ impleretur, quem dixit: Domine, quis credidit auditui nostro? et brachium Domini cui revelatum est? 59. Propterea non poterant credere, quia iterum dixit Isaias: 40. Excæcavit oculos eorum, et induravit cor eorum: ut non videant oculis, et non intelligant corde, et convertantur, et sanem eos. 41. Hæc dixit Isaias, quando vidit gloriam ejus, et locutus est de eo. 42. Verumtamen et ex principibus multi crediderunt in eum: sed propter Pharisæos non confitebantur, ut e synagoga non ejicerentur. 45. Dilexerunt enim gloriam hominum magis, quam gloriam Dei.

V. 37. QUUM (quamvis) TANTA SIGNA FECISSET (πεποιηχότος) CORAM EIS, puta suscitationem Lazari, illuminationem cæci nati etc., NON CREDEBANT IN EUM ut in Messiam. Intellige eos de quibus supra: multi enim credebant (v. 11-13).

V. 38. Quod tamen nemini sit scandalo. Nam hæc ipsa eorum incredulitas prædicta fuit ab Isaia (53, 1; 6, 9). — UT... IMPLERETUR, ມັນຂ ກληρωθή. Hic ມັນຂ necessario sumendum causative ob versum 39 (1). Et sic explicandum: Deus prædixit incredulita-

<sup>(1)</sup> Non pauci tamen (Tol., Luc. Brug., post Athan., Chrysost. et græcos Patres omnes) exponunt wa explicative.

tem quia futura erat ex eorum culpa: et quum a Deo fuisset prædicta, infallibiliter futura erat. Unde ordo prævisionis inversus est ab ordine exsecutionis, et in utroque ordine nexus inter vaticinium et eventum. — domine quis credidit auditur nostro? (Is. 53, 1). — Græce: τῆ ἀχοῆ ἡμῶν. Hebraice: τος ἀχοῆ ἡμῶν. Hebraice: Εst participium Paül in feminino. Hinc sensus: id quod auditur a nobis, id quod prædicavimus. — Hæc verba apud Isaiam loquuntur præcones evangelii (cf. Rom. 10, 16). — Et brachium potentia) domini (1) in opere redemptionis exsequendo, cui revelatum est? — Igitur propheta conqueritur de paucitate credentium mysterium Filii Dei.

V. 39. 40. PROPTEREA NON POTERANT CREDERE, infallibili consequentia eventus ad prædictionem, quæ tamen supponit prævisum eventum libere futurum. Ipsum vaticinium videtur in eis credendi impotentiam denunciare. Est iterum intelligenda impotentia consequens, non antecedens. Induratio et obcæcatio ob eorum culpas permissæ a Deo fuerant. (De Deo indurante et obcæcante vide Tolet. in h. l. annot. 22.) Recte Patrizi: "Sen-· sus est fieri non potuisse ut non id impleretur, quod per " Isaiam Deus futurum prædixerat; cur autem prædiceret, cau-" sam ex eo fuisse, quod ita futurum esse prævideret. " Eumdem Isaiæ locum ad sensum citant Matth. 13, 14; Marc. 4, 12; Paul. Act. 28, 26; Rom. 11, 8. Est autem Is. 6, 10: Exceca cor populi... (2); quod Rom. 11 dicitur fecisse Deus ipse: unde et sic apud Joannem loco nostro: excæcavit Deus oculos eorum. In altera parte textus evangelista exscribit prophetam ad literam : ET SANEM EOS, non curans concordiam grammaticalem sententiæ. — υτ, ένα, exponendum eo fine ut : sic enim aperte apud Matth., ubi Christus dicitur loqui turbis in parabolis eo fine ut audientes non audiant; nec minus clare apud Isaiam.

<sup>(1)</sup> Patres: Hieron. (in Is. 53, 1); Euseb. (Dem. ev. 3, 2); August. (in h. l.); Athan., brachium Domini CHRISTUM esse ibi exponunt. Ita et Is. 51, 5; 52, 10. Cf. 1 Cor. 1, 24. Quæ expositio non est improbabilis.

<sup>(2)</sup> Ita certe in hebræo hodierno, quomodo et S. Hieronymi tempore. Ita et targum Jonathani. At Septuaginta interpretes, et versiones syriaca et arabica legunt: *Incrassatum est cor populi*, etc., quomodo et S. Matthæus 13, 15) et S. Paulus in Actis (28, 26) textum integrum recitant.

— Ex quibus etiam apparet, ob culpas eorum Deum noluisse majores gratias eis concedere. — Quæ verba sunt omnino benigne explicanda, secus calvinianam hæresim saperent, quod nefas! Recordemur, Scripturam exponendam esse juxta doctrinam catholicam.

V. 41. ... Quando vidit Gloriam ejus (Christi), in celebri illa visione de qua Is. 6, 1 sq. In qua visione dicit: Vidi Dominum, quo vocabulo, cum kamets punctato, solus Deus Summus designatur. Nonnulli Patres: Hilar., Tertull., Ambros..., tenent in theophaniis V. T. solum semper apparuisse Filium; Patrem vero esse undequaque invisibilem. Alii: Iren., Athan., Basil., volunt etiam Patrem apparuisse. In visione Isaiæ probabilissimum est speciem visam repræsentasse SS. Trinitatem, et ideo trisagium fuisse a seraphim celebratum. Filium ibi vidit Isaias in divinitate ejus, ut patet. Asserit autem Joannes eum vidisse tunc gloriam Jesu: ergo hic divinam sui magistri naturam aperte profitetur. — et locutus est de co: hoc non dependet a quando, sed est sententia absoluta: et il a parlé de lui. Asserit evangelista Isaiam, qua prophetam (inscium forte, qua homo erat), hæc verba de Filio Dei incarnando enunciasse.

Scopus S. Joannis hoc testimonium afferentis fuisse videtur, ut in ipsa Judæorum incredulitate Christi divinæ missionis argumentum, nedum scandali causam, esse ostenderet.

V. 42. VERUMTAMEN ET (etiam) EX PRINCIPIBUS MULTI CREDIDE-RUNT IN EUM: ne putemus turbam vulgi solam agnovisse Christum. -- sed propter pharis.eos non confitebantur fidem suam palam. Cf. 9, 22.

V. 43. DILEXERUNT ENIM GLORIAM HOMINUM sibi apud doctores et in honoratiori, quem occupabant, synagogæ loco comparandam, magis quam gloriam dei, Deo per fidem in Christum tribuendam.

#### Sermonis Christi conclusio.

44. Jesus autem clamavit, et dixit : Qui credit in me, non credit in me, sed in eum, qui misit me. 45. Et qui videt me, videt eum, qui misit me. 46. Ego lux in mundum veni : ut

omnis, qui credit in me, in tenebris non maneat. 47. Et si quis audierit verba mea, et non custodierit: ego non judico eum: non enim veni ut judicem mundum, sed ut salvificem mundum. 48. Qui spernit me, et non accipit verba mea: habet qui judicet eum: sermo, quem locutus sum, ille judicabit eum in novissimo die. 49. Quia ex me ipso non sum locutus, sed qui misit me Pater, ipse mihi mandatum dedit quid dicam, et quid loquar. 50. Et scio quia mandatum ejus vita æterna est. Quæ ergo ego loquor, sicut dixit mihi Pater, sic loquor.

V. 44. Quæ sequuntur, alio die pronunciavit Jesus, ut concluditur ex v. 36. Quo præcise die, determinari nequit, fueritne sanctæ hebdomadæ feria 2ª, 3ª vel 4ª. Quæ hoc sermone continentur, supra, præsertim c. X et V, jam ut a Jesu dicta habuimus: at Christum sæpius Judæis eamdem doctrinam iisdem fere verbis repetiisse omnino credibile est. — NON CREDIT IN ME SED... Hebraismus est: NON adeo CREDIT IN ME quam IN EUM... Docet enim ut legatus.

V. 45. et quidem ut legatus consubstantialis ei qui se misit. QUI enim VIDET ME, VIDET EUM QUI MISIT ME. Cf. 10, 30; 14, 9.

V. 46. EGO LUX... Vide 8, 12, ubi idem eodem sensu.

V. 47. EGO NON JUDICO EUM: non condemno eum. Cf. 8, 15; 3, 17; 8, 50; 5, 27. 45. Hic tantum agit Christus de iis quæ priori adventui suo competunt: hic enim adventus totus est bonitatis et misericordiæ; de futuro adventu nihil hic, sed c. 5, 27.

V. 48. Insinuat eos jam tunc habere in se rationem justæ condemnationis: unde licet tunc ipse non vindicet causam suam, non est cur increduli securos se putent: habet enim qui judicet eum, τὸν κρίνοντα αὐτόν, ac proinde jam judicatus est (3, 18). At quis est quem jam tunc habeant qui judicet? Non sermonem Christi, de quo statim infra: hic enim eos judicabit, non nunc sed in novissimo die. Igitur nunc judicem habent Patrem, juxta 8, 50 et 12, 44. — Et præterea sermo... in novissimo die condemnabit, id est, condemnationis eorum erit ineluctabile argumentum.

V. 49. QUIA EGO EX MEIPSO NON SUM LOCUTUS. En ratio judicii ·

verba ipsius Dei noluerunt accipere. — MIHI MANDATUM DEDIT QUID DICAM. Id de utraque natura Christi congrue explicatur: at si de divina natura intelligitur, modus dicendi est metaphoricus, divinæ scientiæ in Filio a Patre communicationem immanentem importans.

V. 50. MANDATUM EJUS VITA ÆTERNA EST. Totum id ad quod Pater me misit est hominibus fons, causa vitæ æternæ supernaturalis. — QUÆ ERGO EGO LOQUOR, SICUT DIXIT MIHI PATER, SIC LOQUOR. Hæc quasi recapitulatio totius Christi doctrinæ de seipso, quam ultimis hisce diebus instantissime Judæis inculcaverat.

**N. B.** De his et sequentibus utiliter consuli potest libellus egregius *Passieboeksken*, V. De Buck.

### SCHOLION DOGMATICUM.

A) Pro divinitate Christi. 1) Vers. 45: Qui videt me, videt eum qui misit me. Qua verba sensum non habent congruum, nisi, Patrem et Filium unius et identica esse divina natura. — 2) V. 41° dicitur Isaias vidisse gloriam Jesu Christi et de eo esse locutus in celebri illa visione Is. VI, in qua ipse propheta refert se vidisse Dominum ('173) sedentem super solium.... Ergo S. Joannes Christum identificat cum Jehovah, uno et Summo Deo, incommunicabilis majestatis.

B) Ostenditur obcæcatio Judæorum eorumque a salute messianica reprobatio in Vetere Testamento fuisse prædicta; adeoque in eadem obcæcatione esse divinæ missionis Christi validum argumentum (v. 38, 39).

#### SCHOLION ASCETICUM.

A) Nullus forte Scripturæ locus aptior est ad fundamentalem illam de christiana abnegatione doctrinam inculcandam, quam Jo. 12, 24-26. Vide commentarium.

B) Ex v. 27 merito eruitur, in se malum non esse sensum humana natura a dolore et ignominia refugientis, dummodo

rectæ rationis moderamini subjaceat. Sed et licite a Deo postulari a talibus angustiis liberationem, ea conditione ut voluntas nostra voluntatis divinæ dispositioni se conformet.

C) Christus agens et prædicans paucos tantum collegit discipulos; patiens et moriens omnia trahet ad seipsum (Jo. 12, 32). Non aliter solet Deus fortunare operam viri apostolici pro salute animarum non laborantis tantum, sed et multa acerba tolerantis. Simili etiam divinæ providentiæ lege, sanguis martyrum semen est christianorum.

# CAPUT XIII.

Argumentum. Pridic quam patiatur Jesus lavat pedes discipulorum suorum, hujusque actionis rationem eis explicat (1·17). — Insinuat primum, deinde manifeste declarat unum ex eis fore proditorem; et quisnam sit Joanni significat (18·26). — Verbum a ceteris non intellectum dicit Judæ, qui statim Dominum traditurus egre-litur (27-30). — Tunc suam gloriticationem instare Jesus pronunciat (31.32). — Discipulis mortem suam proximam revelat, eosque ad mutuam dilectionem hortatur (33-35). — Petro demum trinam negationem prædicit (36-38).

## DISSERTATIO PRÆVIA.

De cœna ultima (1).

Quæritur 1º quænam sit cæna de qua hoc capite agitur.

R. Absque dubio eadem cœna ultima de qua Synoptici agunt. Rationes. 1) Post utramque statim sequitur discessus in hortum olivarum et passio. — 2) In utraque Christus manifestat proditorem antea discipulis ignotum (cf. Matth. 26, 20-25; Marc. 14, 18-21; Luc. 22, 21-23; Jo. 13, 21, 22). — 3) In utraque prædicitur eodem modo triplex negatio Petri (cf. Luc. 22, 34; Jo. 13, 37, 38). — 4) In utraque Jesus dat præceptum mutui obsequii humilitatis et caritatis (cf. Luc. 22, 26, 27 et Jo. 13, 12-17) (2).

- (1) De ea re vide, præ ceteris commentariis in Joannem, Patrizi. De Evang. L. III, Dissert. 4 sq. Langen. Die letzten Lebenstage Jesu. p. 57 sq. Olshausen. In comment. N. T. Leidensgeschichte. p. 8 sq. Fouard. La passion de N. S. J. C. cap. I. Lightfoot. Horæ hebraicæ, in Matth. 26. Jovino S. J. Disquisitio critico-biblica de tempore sepulturæ Christi, p. 97 sq. Bochart. Hierozoicon. t. I. De agno paschali.
- (2) Sunt qui addant: Utraque terminatur hymno, post quem itur ad hortum olivarum (Matth. 26, 30: ὑμνήσαντες et Jo. 17, 1-26). Sed hymnus ille videtur fuisse canticum Hallel, a Julieis in fine cœnæ paschalis cantari solitum: non igitur hæc oratio Christi ad Patrem quam dat S. Joannes (vide Lightfoot. 1. c. 1).

## Quæritur 2º quonam die peracta sit hæc cæna.

R. Ratio dubitandi est species contradictionis inter Synopticos, qui dant primum diem azymorum qui dicitur Pascha, et Joannem, qui dicit (13, 1): Ante diem festum Paschæ; et (18, 28): Ipsi non introierunt, ut non contaminarentur, sed ut manducarent pascha. Ergo pascha, seu agnus paschalis manducandus erat, ut videtur, eo ipso die quo Christus crucifixus est, non vero pridie, quando ipse cænam celebravit.

1º sententia. Cœna facta est 13º mensis Nisan, neque in ea Jesus agnum paschalem manducavit. Ita Græci nonnulli, et post eos Calmet, Sepp et Fouard.

Rationes. 1) Joannes dicit: Ante diem festum Paschæ. Ergo non ipso die festo qui incipiebat ab occasu solis 141 Nisan, et ab esu agni exordiebatur, juxta Exod. 12, 18: Primo mense, quartadecima die mensis ad resperam, comedetis azyma..., et v.6: Etservabitis eum usque ad quartam decimam diem mensis hujus; immolabitque eum universa multitudo filiorum Israel ad vesperam (בֵּין הָעֶרְבִּים, inter duas vesperas). (1) - 2) Jo. 18, 28 : Non introierunt, ut non contaminarentur; sed ut manducarent pascha. Ergo pascha, id est, agnus paschalis erat Judæis comedendus die quo Christus crucifixus est. Hic ergo dies erat 14 Nisan. Ergo cœna acta 13º Nisan, neque comestus in ea agnus. - 3) Postridie celebratæ istius cœnæ erat παρασκευή, του πάσγα (Jo. 19, 14, 31), adeoque, dies præparatorius ad Pascha: hic autem 14 Nisan. Ergo illo die agnus parandus et ad solis occasum comedendus erat, non vero pridie. - 4) Sabbatum sequens mortem Christi erat magnus dies sabbati (Jo. 19, 31), non aliam sane ob causam nisi quia incidebat in diem solemnem Paschæ, qui erat 15 Nisan. Ergo rursus 14º Nisan Christus mortuus est, et 13º cœnam celebravit absque agno. - 5) Jesum in illa cœna manducasse agnum a nullo evangelista dicitur. Quodsi indicent Synoptici Christum in ea manducasse pascha, hoc intelligi potest de esu azymorum et

<sup>(1)</sup> De vero sensu hujus locutionis vide Bochart (Hierozoicon, Lugd. Batav. t. I, p. 558) ubi ostendit fuisse tempus intermedium inter meridiem et solis occasum; et paschalem agnum immolari solitum fuisse hora 7  $\frac{1}{2}$ , id est, juxta nos, hora 1  $\frac{1}{2}$  post meridiem, statim post sacrificium vespertinum.

lactucarum agrestium. — 6) Prima dies azymorum, quam dicunt Synoptici, erat 13 Nisan: nam Judæi pridie diei festi jam omne fermentatum e domibus auferebant. — 7) Congruum erat ut agnus figuralis eo ipso die offerretur quo verus agnus paschalis immolatus est; neque e converso agnus legalis et figuralis in cœna illa erat comedendus, in qua agnus divinus seipsum in sacramento tradidit comedendum.

Contra est tota narratio Synopticorum : a) Christus mittit duos discipulos primo die azymorum ut parent sibi comedere pascha. Quod et faciunt. Vespere autem facto, istius utique diei, discumbebat cum duodecim, ibi sane ubi paraverant pascha; secus evangelista (Matth. 26, 17-20) verbis luderet et cœna paschalis fuisset frustra parata. — b) Illum autem primum diem azymorum fuisse 14 Nisan patet ex eo quod de ipso dicit S. Marcus (14, 12): quando pascha immolabant, et S. Lucas 22, 7): in quo necesse erat occidi pascha, ev 7, ede biesta. vò πάσγα, qui dies erat 14 Nisan, juxta Exod. 12, 6. — c) Luc. 22, 14-16, post narratam cœnæ paschalis præparationem a discipulis peractam, addit: Et quum fueta esset hora († 622. hora legalis, post solis occasum diei 14 Nisan) discubuit, et duodecim apostoli cum eo. Et ait illis : Desiderio desiderari hoc pascha manducare vobiscum, antequam patiar. Dico enim vobis, quia ex hoc non manducabo illud, donec impleatur in regno Dei. Ex quibus patet Christum tunc manducasse pascha, id est, agnum legalem, ultimum inter cetera paschata quæ cum suis antea comederat.

Respondetur ad argumenta. Ad 1) Joannes dicendo πρὸ τῆς ἐρρτῆς, censendus est locutus juxta morem Græcorum, qui dies inchoabant a media nocte : unde cœna paschalis juxta ipsos fieret ante diem solemnem Paschæ qui erat 15 Nisan. « Joannes, ait P. Patrizi (in h. l.), quippe qui hæc narraret sexaginta amplius post annis quam gesta fuerant, desuetus moribus Judæorum, initium diei, non ut hi sole occidente, sed ut nos noctis medio facere jam solebat; maxime quod, non Judæis, certe non his unis, sed et ex alia gente christianis scriberet. « Similiter computavit Jo. 12, 12 et 20, 19. — Vel certe πρὸ τῆς ἑορτῆς sonat : Antequam Pascha celebrari inci peret, id est, immediate ante festi

per esum agni inchoationem (minus probabile). — Ad 2) Pascha quod erat accusatoribus Jesu manducandum non erat agnus paschalis. Ab hoc enim edendo non poterat eos prohibere ingressus in domum ethnici : siquidem hæc impuritas durabat tantum usque ad vesperam diei in quo contrahebatur. Esus vero agni pertinebat ad initium diei sequentis. Cf. Lev. 15, 5 sq.; 19 sq., ubi de impuritate contracta ex tactu viri seminiflui et mulieris menstruatæ vel supellectilis eorumdem. Talibus autem æquiparari debebant ethnici (1). - S. Joannes (18, 28) agit de edenda hostia paschali quæ dicebatur אניגה, chagigah, ad quam adducendam tenebantur die decimo quinto (2) (vide Thesaurum Ugolini. t. IX, p. 948.-949, et Lightfoot. l. c.). — Alias certe, præter agnum, hostias paschales Judæis comedendas fuisse constat ex Deut. 16, 2, 3 et 2 Par. 30, 22. — A tali sacrificio accusatores illos utique prohibebat ingressus in domum Pilati. --Ad 3) παρασκευή του πάσγα gallice diceretur vendredi de Pâques, παρασκευή enim vocabatur dies sextus hebdomadæ cujuscumque, sabbati præparatorius (3). Id diserte tradit S. Mar $cus(15, 42): \tilde{i}_{i}$ ν παρασκευ $\dot{i}_{i}$ ,  $\ddot{o}$  έστι προσάββατον. — Et S. Matth. (27, 62): Altera autem die quæ est post parasceven. Unde patet hic παρασκευήν dici sensu absoluto et minime relativo ad festum sequens. Neque aliter intelligendus S. Joannes (19, 31): quoniam parasceve erat (4), ut non remanerent in cruce cor-

<sup>(1)</sup> Maimonides. De Pasch. 6, 1: "Qui cadaver reptilis tetigit, aut reptile, aut quid aliud simile die decima quarta, is lavatur, et postquam lotus est, pro eo pascha mactant, et sub vesperam, quum sol ei occubuit, pascha comedit."

<sup>(2)</sup> Mischna. Pesachim 6, 4: « Sacrificium festi (קְּלֵילֶהְ) adducebatur ex grege et jumento, agnis et capris, masculis et feminis; et comedebatur per duos dies et unam noctem. »

<sup>(3)</sup> Aramaice dicebatur \*\*\* [377] (\*arubtha). Ita Bereschith Rabba (fol. 12) enumerat dies: Prima hebdomadæ, secunda, tertia, quarta, quinta, \*arubtha, sabbatum. — Barhebræus idem adhibet vocabulum, \*\* ubi loquitur de iis qui non jejunabant feriis IV et VI. Chronicon. Edit. Abbeloos et Lamy t. I, p. 74. Vide etiam p. 119.

<sup>(4)</sup> Græce: ὅτι παρασκευὴ ἦν sine articulo et regimine; unde absolute : parce que c'était vendredi. Cf. Bochart. Hierozoicon. t. I, p. 567.

pora sabbato. — Sabbato dicit, non, die festo. Item Jo. 19, 42. - Ita et Flav. Jos. (Ant. 16, 6, 2), ubi Judæos dicit eximi a civilibus obsequiis præstandis die sabbato καὶ τῆ πρὸ κὐτῆς παρασχευή ἀπὸ τῆς ώρας ἐννάτης. — Ad 4) Vocabatur magnus dies sabbati, quia incidebat in septimanam Paschæ. Festivitas paschalis septem dies durabat (Exod. 12, 15-20), et dies secundus ceteris omnibus, exceptis primo et septimo, solemnior erat, nam etiam eo die comedebatur chagigah. Vide notam (2), p. 313. - Ad 5) Dicitur æquivalenter a S. Luca (22, 14-16). Pascha die primo azymorum Christo, jubente paratum manducavit sane Dominus. Illo autem die aliud pascha non manducabatur nisi agnus. Nec sufficit si manducaverit Jesus azymos et herbas amaras : nam illo die necesse erat occidi (θύεσθαι) pascha. — Ad 6) Omne fermentatum solitum fuisse auferri jam a 13° Nisan. nullo argumento fulcitur. -- Ad 7) Congruum magis erat ut Christus figuralem agnum sibi, vero agno, in eodem convivio consociaret, quo evidentius fœdus antiquum clauderet et illico novum aperiret; utque eo anniversario die per mortem suam genus humanum educeret e servitute dæmonis quo olim populum suum eduxerat e servitute Ægypti.

2ª sententia. Cœna facta est 13º Nisan, in eaque Jesus agnum paschalem comedit, uno die Judæorum festum, ob præcognitam mortem, anticipans. Ita Ad. Maier. — Alii, ut Bisping, volunt computum Galilæorum non concordasse cum computo Judæorum, ita ut Galilæis esset 14 Nisan dies 13 Nisan Judæorum. Sed hæc est mera hypothesis parum probabilis.

Rationes. 1) Argumenta e S. Joanne, ut supra. -- 2) Modus loquendi S. Matthæi, juxta quem cœna facta est primo die azymorum. Nam ipse sequitur morem Galilæorum, qui diem 14 Nisan integrum celebrabant, adeoque ab occasu solis diei 13 jam azymis utebantur (vide Hug. Einleitung. Edit. I. t. 2, p. 199). Marcus et Lucas, qui rerum testes non fuerant, morem illum Galilæorum ignorantes, de suo addiderunt: quando pascha immolabant; et: in quo necesse erat occidi pascha. Unde difficultatem non faciunt.

Contra est: a) Discipuli pararunt pascha primo die azymorum, quod neque per illum morem Galilæorum explicari valet.

3° sententia. Cœna facta est 14° Nisan et in ea Jesus agnum paschalem legitime comedit. Judæi tamen eo anno celebrarunt cœnam paschalem 15° Nisan, solemnitatem vero egerunt die 16° Nisan, sabbato. Ita Maldon., Kuin. et Grimm Einheit der 4 Evang. Beilage III.

Rationes. 1) Sic optima fit evangelistarum conciliatio. Joannes loquitur de festo Paschatis sicuti a Judæis illo anno celebrabatur; Synoptici de codem festo sicuti juxta legis præscripta celebrari debuisset. Ideo S. Marcus dicit : ὅτε τὸ πάσχα ἔθυον : quando pascha immolare solebant; et S. Lucas: ἐν ἢ ἔδει θύεσθαι τὸ πάσγα: quando debuisset immolari, licet illo anno tunc non immolaretur. — 2) Judæi expresse statuerant : Non in die festo (Matth. 26, 5; Marc. 14, 2). Ergo Christus non fuit crucifixus ipso die solemni Paschæ, sed pridie. - 3) Solebat unus rinctus dimitti occasione Paschatis: censendus est autem fuisse dimissus potius pridie festivitatis, ut eam cum suis agere posset. — 4) Manducare pascha, sine addito, nequit intelligi nisi de agno. - 5) Jo. 19, 14, dicitur παρασχευή τοῦ πάσχα, non τοῦ აღმემძით. Ceterum absonum videtur ipsum diem festum Paschæ vocare gallice : le vendredi de Pâques. — 6) Quando 15 Nisan incidebat in diem primum vel sextum hebdomadis, Judæi festum remittebant in diem sequentem, ne duo festa se exciperent. - 7) S. Joannem (13, 1) dixisse : πρὸ τῆς ἐρρτῆς computando more Græcorum, improbabile fit ex eo quod 4, 6 et 19, 14 sequitur morem Judæorum. — 8) Sacerdotes Judæorum non potuissent die tam solemni in procuranda nece Jesu toto matutino tempore occupari. In templo debuissent plebis sacrificia offerre. — 9) Neque die tam solemni potuissent exercere actionem judicialem in Jesum, neque eum comprehendere. — 10) Die Paschæ Simon Cyrenæus non venisset ex villa, ubi sane laboraverat. — 11) Nec Joseph ab Arimathæa potuisset emere sindonem (Marc. 15, 46), nec Judas emere necessaria ad festum (Jo. 13, 29).

Contra est a) quod dictum supra de Jo. 18, 28, unde constat Judæos die mortis Christi agnum non voluisse manducare, sed hostiam solemnitatis diurnæ. — b) textus Marc. 14, 12: ὅτε τὸ πάσγα ἔθνον et Luc. 22, 7: ἐν ξ ἔδει θύεσθαι τὸ πάσγα nimis clare indicant fuisse tunc Pascha Jerosolymis celebratum. — c) Quod dictum supra ad 2<sup>am</sup> sententiam de cœna paschali a Christo ob prævisam mortem anticipata etiam valet contra hanc sententiam, nisi dicas potuisse in tali festi occurrentia celebrari pascha ad libitum die 14 vel 15 Nisan, quod plane gratuitum et improbabile apparet.

Respondetur ad argumenta. Ad 1) Multo melius fit concilatio, si admittitur Christum æque ac Judæos agnum comedisse 14° Nisan, et 15° celebrasse solemnitatem primi diei per sacrificium crucis suæ. Constat ex dictis supra de Matth. 26, 17, 20; Marc. 14, 12, 17; Luc. 22, 7, 14, 15; Marc. 15, 42; Luc. 23, 54; Jo. 18, 28; 19, 14, 31, 42. — In sententia vero hic proposita, Marc. 14, 12 et Luc. 22, 7 non explicantur modo probabili. — Ad 2) Sed ob proditionem Judæ mutarunt sententiam : ipse enim opportunitatem nactus est, ut traderet eum eis sine turbis (Luc. 22, 6). Idipsum innuit modus quo Matthæus et Marcus, inverso ordine chronologico, narrant cænam Bethaniæ et inde secutam proditionem Judæ. Accedit quod hæc proditio unius ex præcipuis Jesu discipulis debuit inimicis ejus animos addere, multorum scilicet invidiam Jesum contra se excitasse: minus porro a plebe esse timendum (Langen). — Ad 3) Festivitas paschalis 7 dies habebat : satis ergo si intra eorum spatium vinctus dimitteretur. - Ad 4) Uti dictum supra, dicebatur de edenda victima paschali qualicumque. — Ad 5) S. Joannes scribebat lectoribus qui habebant et noverant narrationes Synopticorum, adeoque sciebant παρασκευήν aliud non esse nisi προσάββατον (Marc. 15, 42), et Christum occisum fuisse die primo solemnitatis paschalis. Ergo apud eos nulla erat timenda ambiguitas. — Deinde, nonne et nos dicimus : Dominicam Paschatis? — Ad 6) Ita quidem factum in moderna synagoga; at de simili more tempore Christi jam introducto nullum exstat in historia vestigium. Imo Talmud pluries mentionem facit festorum incidentium in diem præcedentem vel sequentem sabbatum (Succa. c. 5; Besta. c. 1; Chagiga. c. 2). Unde et Aben-Ezra (in Lev. 23, 4): ... Tam ex Mischna quam ex Talmude probatur Pascha in 2am, 4am et 6am feriam quandoque incidisse. - Ad 7) Negatur paritas : ipsa enim Paschatis dies lucida optime poterat dici ή έρρτή: erat quippe solemnissima. Ita Moyses (Exod. 12, 18) præcipit edenda azyma die decimo quarto Nisan ad resperam, que tamen vespera diem 15 inchoabat. - Ad 8) Soli synedristæ adiverunt Pilatum; multi alii sacerdotes in templo præsto erant plebi. — Ad 9) Hæc non probantur fuisse diebus festis prohibita; præsertim ubi agebatur de causa falsi prophetæ. Constat autem ex Talmude (1), ipsis sabbatis in templo judicia fuisse exercita, et quandoque diebus festis, ad exemplum, reos fuisse necatos. — Cf. Luc. 4, 16. 29; Jo. 7, 45; 9, 13-35; 10, 31, 39, ubi multa similia fiunt a pharisæis die sabbato vel festo. — Ad 10) In villa laborasse non dicitur. — Ad 11) Emere et vendere licebat diebus festis non sabbatinis, præsertim quando incidebant in diem sextum hebdomadis. Ita Talmud (Hilcoth. 4, 20). Cf. Exod. 12, 16, ubi permittitur die Paschæ præparare cibos, quod non licebat sabbatis.

4° sententia. Cœna acta est 14° Nisan, quo die Jesus et omnes Judæi agnum paschalem comederunt, adeoque Christus passus est et mortuus ipso die solemni Paschatis. Ita S. Hieron. (in Matth. 26), S. Aug. (Ep. 86), S. Anselm. (De fermentato). — Tolet., Luc. Brug., a Lap., Patrizi, V. De Buck, Jovino, Hengst., Olshausen, Tholuck, Langen etc.

<sup>(1)</sup> Mischna. Sanhedrin. 10, 3. 4. (Vide Bochart. Hierozoicon, t. I, p. 568).

Rationes. 1) Harmonia textuum evangelicorum, ut ad 3° sententiam fuit exposita. — 2) Auctoritates gravissimæ modo enunciatæ. — 3) Quartodecimani seculo II contendebant Christum cænam suam eucharisticam celebrasse die 14° Nisan et crucifixum fuisse die solemni Paschæ 15° Nisan; et se ita sequi asserebant traditionem acceptam a S. Joanne, cujus apud ipsos exstaret sepulchrum. Ergo hoc sensu explicandi sunt textus evangelii S. Joannis ab omnibus hoc evangelium pro authentico habentibus. Vide Euseb. H. E. 5, 23 et Apollinarem, apud Migne, P. G. t. 5, p. 1298.

Contra afferuntur argumenta pleraque sententiarum supra expositarum. At hæc omnia refutata fuerunt.

Conclusio. Hanc igitur 4<sup>am</sup> sententiam ut longe probabiliorem admittimus.

N. B. In tota tractatione nihil diximus de argumento astronomico, quo statueretur in quemnam hebdomadæ diem anno mortis Christi incideret 14 Nisan. In hac enim re elementa solutionis nimis sunt incerta. Incertus annus emortualis Christi (29 vel 30, vel 33...; incertum momentum a quo Judæi illo anno inceperint computare primum diem Nisan. Ergo parum ex astronomicis rationibus pro vel contra nostram sententiam argui posse putamus. Hoc certe ex computo astronomico constat, anno æræ vulgaris 29° (quem probabilior sententia morti Christi assignat) diem 15 Nisan, a momento physico interlunii numeratum, incidisse in feriam sextam: unde confirmatur sententia nostra. De his vide Ideler. Handbuch der Chronologie. t. I, p. 515 sq. — Jovino. p. 153 sq. — Patrizi. De Evang. L. III, Dissert. 52.

Omisimus etiam sententias rationalisticas, quæ tenent Synopticos nulla probabili ratione cum Joanne conciliari posse. Unde alii cum Joanne tenent, alii cum Synopticis. Vide Lücke ad Jo. 18. 28.

Quæritur 3º quo ordine in cæna ultima venerit lotio pedum.

**Prænota.** S. Joannes in historia cœnæ videtur data opera tacuisse ca quæ narraverant Synoptici, exposuisse quæ illi tacuerant. Hinc difficultas. Cœna hæc tribus constitit partibus : prima, cœna paschali; secunda, cœna communi; tertia, cœna sacra-

mentali. At ubi inserenda lotio pedum, declaratio proditoris, sermo Christi?

**R.** 1° sententia. Lotio pedum ante cœnam triplicem. (Hengst.. Olshaus. etc.)

**Rationes.** 1) Pedes lavabantur ante cœnam. — 2) Lotio facta est ante festum. Ergo non durante festo, seu post esum agni. — 3) Pro δείπνου γενομένου lectio probatior (quam præfert Tischendorf) habet γινομένου, id est, dum fieret (pararetur) cœna. Et etiam γενομένου non sonat cæna peracta. Cf. Matth. 26, 6: τοῦ δὲ Ἰησοῦ γενομένου ἐν Βηθανία...

Contra est: a) V. 4. Swogil a cæna. Ergo non hæc erat pedum lotio quæ solebat cænam precedere. — b) Hæc Christi actio exhibetur ut omnino insolita. — c) Provocata fuisse videtur per contentionem inter cænandum ortam, de qua S. Luc. 22, 24. — d) δείπνου γενομένου vel γινομένου obvio sensu supponit cænam jam inchoatam.

2° sententia. Pedes lavit Jesus post peractam cœnam integram, ac proinde post cœnam eucharisticam (Beelen, V. De Buck, Patrizi).

Rationes. 1) Joannes dicit CŒNA FACTA, δείπνου γενομένου. (Est autem lectio γενομένου multo probabilior, ait D. Beelen, lectione ານາວມຮ່າວນ). Fuit autem instituta S. Eucharistia cænantibus illis. \_ 2) είς τέλος ζιγάπησεν αύτούς vertendum, non: usque ad finem vitæ, sed : extremo amore dilexit eos. (Ita SS. Chrysost et Cyrill. Alex., Theophylact., Euthym., Leontius, Maldon. etc.) Etenim quando είς τέλος sonat usque in finem, habet semper post se regimen (Beelen). — Extremo itaque illo amore intelligitur a S. Joanne hoc loco commemorari institutionem SS. Eucharistiæ. — Secus deberet ille amor intelligi lotio pedum. At v. 2° nova prorsus de ea instituitur enunciatio, — 3) quam saltem tunc debuisset per γάρ enunciationi præcedenti copulare. — 4) Post lotionem pedum nullus locus institutioni SS. Eucharistiæ reliquus est. Sequitur enim sermo Domini, non nisi paucis apostolorum interrogationibus etc. interruptus. — 5) Mirum foret si discipulus dilectionis in narratione de cœna ne verbo quidem innuisset tantum amoris mysterium, cujus promissionem tam late c. VI exposuerat. — 6) Illud autem : είς τέλος ήγάπησεν αὐτούς sat clare idipsum indigitabat fidelibus quibus Synopticorum narratio perpecta esset.

3° sententia. Lotio pedum facta post cœnam paschalem (vel etiam post cœnam communem) sed ante cœnam eucharisticam (Tol., Maldon., Luc. Brug., Maier, Salmeron etc. communiter). S. August. - Adhuc cœnabatur quum Dominus surrexit et pedes lavit discipulis suis. -

Rationes. 1) Surgit a cæna. Ergo cæna incepta. Ergo peracta saltem cœna paschali. — 2) S. Eucharistiam Christus instituit canantibus illis (Matth. 26, 26) et postquam canarit (1 Cor. 11, 25). Ergo omnino in fine cœnæ communis, quam potuit Christus lotione pedum interrumpere ob ortam contentionem, de qua Luc. 22, 24, — 3) Si tota omnino cœna fuisset peracta, cur iterum recubuit (Jo. 13, 12), et Judæ bucellam porrexit (13, 26)? — 4) Verba Christi de omnimoda munditia apte explicantur ut sumptioni sacramenti prævia. — 5) V. 32 et 33 non adeo connectuntur ut inter eos non possit poni institutio SS. Encharistiæ. -- 6) Joannem hanc institutionem omisisse nil mirum est, si attenditur ejus scopus supplendi Synopticos. — 7) είς τέλος ήγάπησεν αὐτούς non incommode referri potest ad omnia acta et dicta Christi in cœna. — Ceterum, illud xxi inchoans v. 2 potest per hebraismum exponi etenim. — 8) Nihil incongrui in hac paraphrastica expositione: Ante festum Paschæ, quum Jesus sciret instare sibi mortem, discipulos extremo amore dilexit. Etenim, licet dignitatis suæ plane conscius, pedes eorum lavit. — 9) Matthæus et Marcus ponunt declarationem proditionis Judæ ante 88. Eucharistiæ institutionem. At apud Joannem ista declaratio facta est post lotionem pedum.

**Reponitur** ad 3) Iterum recubuit ut sermonem ultimum pronunciaret; buccellam autem tradidit Judæ, quando ultima obsonia nondum erant ablata, licet cænæ fuisset finis impositus. — ad 9) Sed Lucas (22, 21) proditoris declarationem ponit post narratam institutionem SS. Eucharistiæ.

Conclusio. Admittenda videtur sententia 3<sup>a</sup>, præcipue ob argumentum ductum ex ordine narrationis Matthæi et Marci. Matthæus ipse cænæ adfuit : unde censendus est res ordine chro nologico exponere prout eas vidit. S. Lucas non adfuit : supponi

potest non intendisse chronologicum ordinem; unde et hanc contentionem, quæ videtur pedum lotioni occasionem dedisse, posuerit post cetera omnia (1).

Quæritur 4º utrum Judas adfuerit institutioni SS. Eucharistiæ adeoque e manibus Christi in cæna communicaverit.

**R.** 1<sup>a</sup> sententia affirmat. Ita SS. Hieron., Cyrill. Hieros. (Catech. 13), August., Cyril. Alex., Chrysost., Leo et multi interpretes.

Rationes. 1) Marc. 14, 23: Et biberunt ex eo omnes. Ergo et Judas. — 2) Luc. 22 ponit institutionem SS. Eucharistiæ ante revelationem proditionis Judæ, quam declarationem ipse proditor audivit. Solet autem Lucas ordinem chronologicum pressius sequi quam Matthæus et Marcus. — 3) Judas tunc erat adhuc occultus peccator, quem proinde Christus non debebat a S. Communione prohibere. — 4) Canit Ecclesia: Cibum turbæ duodenæ se dat suis manibus (Hymn. Pange lingua). Ergo duodecim in cæna communicasse profitetur.

- 2ª sententia negat. Ita S. Hilarius (In Matth. cap. 30, 2):
- Post quæ Judas proditor indicatur, sine quo pascha accepto
- -, calice et fracto pane conficitur : dignus enim æternorum sa-
- · cramentorum communione non fuerat. Nam discessise statim
- " hinc intelligitur, quod cum turbis reversus ostenditur. Neque
- « sane bibere cum Domino poterat, qui non erat bibiturus in
- " regno: quum universos tunc bibentes ex vitis istius fructu,
- " bibituros secum postea polliceretur. " Rupertus (in Jo. 6,71):
- De participatione autem corporis et sanguinis ejus (Christi),
- ~ potest aliquis opinari quod ipse (Judas) interfuerit. Sed profecto
- « diligentius evangelistarum narratione doctorumque conside-
- " rata diversitate, citius deprehendi potest huic quoque sacra-
- " mento illum nequaquam interfuisse. Nam quum accepisset
- " buccellam, qua traditor designatus est, exivit continuo...." (vide integrum locum, ubi et de narratione S. Lucæ agit). Harmonia evangelica, edita a Victore Capuano (Migne. Pat. lat.

<sup>(1)</sup> S. Lucas melius quidem quam S. Matthæus sequitur ordinem chronologicum quoad *seriem* factorum; sed quoad facti alicujus minuta adjuncta pronum est putare magis accurate ea referri a S. Matthæo, teste oculato. quam a S. Luca qui ea ab aliis accipere debuit.

t. 68, p. 340), ubi ita textus evangelicus disponitur : .. Et dicit ei Jesus : Quod facis, fac citius. Hoc autem nemo scivit discumbentium ad quid discrit ei... Respondens autem Judas, qui tradidit eum, dixit : Numquid ego sum, Rabbi? Ait illi : Tu dixisti. Quum ergo accepisset ille buccellam, exivit continuo. Erat autem nox. Quum ergo exiisset, dicit Jesus : Nunc clarificatus est ... et Deus clarificavit eum in semetipso, et continuo clarificabit eum. Comantibus autem eis, accepit Jesus panem... — S. Aphraates, sub nomine Jacobi Nisibeni, (Serm. 14 de Paschate apud Lamy: De Syror. fide. p. 18): - Postquam exivit ab eis Judas, accepit (Jesus) panem, et bene-- dixit ac fregit... - Constitutiones apostolicæ (5, 14): - Quum " autem tradidisset nobis antitypa pretiosi corporis ac sangui-- nis sui, Juda nobiscum non consistente (Ἰούδα μλ, συμπάροντος - ἡμῖν), egressus est. - - Innocentius III, (De sacro Altaris mysterio. IV, 13): " Dubitari solet utrum Judas cum aliis acce-" perit Eucharistiam. " Et expositis utrinque argumentis scripturisticis, pergit : " Quid ergo est nobis in hoc casu tenendum? " Illud forte sine præjudicio aliorum, quod Joannes insinuat, " quia quum Judas accepisset buccellam panis, exiit continuo, " erat enim nox. Christus autem post alios cibos tradidit Eucha-"ristiam. "

Ita, inter commentatores, Salmeron (Tract. de serm. in cœna. p. 69 sq.), ubi inter omnes plenissime rem præsentem pertractat, Maldonat., saltem ut non improbans, Barradius (Concord. evang. 4, 3, 3), B. Lamy (Harm. evang. 5, 19), Turrianus (ad Const. ap. 5, 16), Lücke, Maier, Ebrard, Schegg, Langen et, ait Langen, recentiores fere omnes.

Rationes. 1) Matthæus et Marcus ponunt institutionem sacramenti post revelationem proditoris, et minime probabile est Christum bis vel ter et cum iisdem adjunctis proditorem declarasse. Quum autem 8. Matthæus cœnæ adfuerit, censendus est res in ea gestas juxta ordinem quo gestæ sunt et memoria retinuisse et accurate enarrasse. — 2) Quo lsi ita, Judas non adfuit institutioni sacramenti : nam postquam vidit se declaratum, continuo exivit (Jo. 13, 30). — 3) Cur Jesus, quum facile posset, Judæ novi et horrendi sceleris patrandi ansam non præripuisset?

— Et quomodo tale monstrum in sacerdotem sibi elegisset et in obsequium ordinasset ecclesiæ suæ cui nihil jam obsequii collaturus esset? — 4) In narratione S. Joannis omnia ita inter se cohærent a 13, 2 usque ad 13, 32, ut non facile reperiatur ibi locus institutioni SS. Eucharistiæ, quod ex commentario patebit. Congrue autem collocari potest inter v. 32 et 33, ut ostendetur ubi de istis versiculis. Tunc autem Judas cænaculo exierat.

Respondetur ad argumenta 1\* sententiæ. Ad 1) Intellige: Biberunt omnes qui aderant. — Ad 2) Lucas melius observat ordinem rerum in decursu vitæ Christi, at in singulari aliquo facto, uti cæna erat, evolvendo, ille censetur accuratius facti adjuncta ordinasse, qui hæc adjuncta propria experientia didicerit eaque proinde in phantasia vivide depicta retinuerit. Talis, in casu præsenti, erat Matthæus. — Ad 3) At certe poterat ei occasionem sponte abeundi suppeditare. — Ad 4) Turba duodena intelligitur collegium apostolorum, ac si diceretur apostolis suis.

Conclusio. Adhæremus sententiæ secundæ.

## Conclusionum synopsis.

Christus cœnam ultimam egit cum apostolis suis, primo die azymorum, 14° Nisan ad occasum solis, die 15° Nisan jam inchoante. In ea cœna, illo die, non secus ac ceteri Judæi omnes, agnum paschalem comedit, et ipso Paschatis die solemni crucifixus est. Fuit autem in cœna rerum gestarum ordo hujusmodi: 1) Fit cœna paschalis per esum agni. — 2) Inchoatur cœna communis, — 3) sub qua apostoli inter se contendunt, quis eorum videatur esse major. — 4) Jesus lavat pedes eorum, et quid fecerit, discipulis explicat. — 5) Declarat proditorem. — 6) Judas exit e cœnaculo. — 7) Jesus adesse suæ glorificationis momentum pronunciat (Jo. 13, 31. 32.) — 8) Instituit SS. Eucharistiam. — 9) Pergit in sermone (Jo. 13, 33 sq.)

### EXPOSITIO TEXTUS.

### Lotio pedum.

1. Ante diem festum Paschæ, sciens Jesus quia venit hora ejus ut transeat ex hoc mundo ad Patrem: cum dilexisset suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos. 2. Et cæna facta, cum diabolus jam misisset in cor ut traderet eum Judas Simonis Iscariotæ: 3. Sciens quia omnia dedit ei Pater in manus, et quia a Deo exivit, et ad Deum vadit : 4. Surgit a cana, et ponit vestimenta sua : et cum accepisset linteum, præcinxit se. 5. Deinde mittit aquam in pelvim, et capit lavare pedes discipulorum, et extergere linteo, quo erat præcinctus. 6. Venit ergo ad Simonem Petrum. Et dicit ei Petrus: Domine, tu mihi lavas pedes? 7. Respondit Jesus, et dixit ei : Quod ego facio, tu nescis modo, scies autem postea, 8, Dicit ei Petrus: Non lavabis mihi pedes in æternum. Respondit ei Jesus: Si non lavero te, non habebis partem mecum. 9. Dicit ei Simon Petrus: Domine, non tantum pedes meos, sed et manus, et caput. 10. Dicit ei Jesus : Qui lotus est, non indiget nisi ut pedes lavet, sed est mundus totus. Et vos mundi estis, sed non omnes. 11. Sciebat enim quisnam esset qui traderet eum: propterea dixit: Non estis mundi omnes. 12. Postquam ergo lavit pedes eorum, et accepit vestimenta sua : cum recubuisset iterum, dixit eis: Scitis quid fecerim vobis? 15. Vos vocatis me, Magister, et Domine : et bene dicitis : sum etenim. 14. Si ergo ego lavi pedes vestros, Dominus, et Magister : et vos debetis alter alterius lavare pedes. 15. Exemplum enim dedi vobis, ut quemadmodum ego feci vobis, ita et vos faciatis. 16. Amen, amen dico vobis : Non est servus major Domino suo : neque apostolus major est eo, qui misit illum. 17. Si hæc scitis, beati eritis si feceritis ea.

V. 1. S. Joannes mysteria ultimi diei vitæ Filii Dei in terris jam expositurus, rem tantam non sine congrua verborum solemnitate exorditur. — sciens jesus, id est, quum scirct, scientia illa divina, quia venit (ἐλήλοθεν, jam aderat) nora ejus, tempus æterno consilio prædefinitum, ut transeat, per mortem scilicet voluntarie admissam, ex noc mundo (e terra) ad patrem, in cælis deinceps regnaturus. — S. Augustinus paronomasiam videt in verbis Pascha et transeat. — quum dilexisset suos, τους εδίους, apostolos quibuscum tunc erat, qui erant in mundo, et quos ipse transiens ex hoc mundo in eo post se relinquebat, tunc in finem dilexit eos.

Quæritur quomodo exponendum sit είς τέλος.

R. 1<sup>a</sup> expositio, S. Augustini. IN FINEM, ait, est in Christum, seu, propter seipsum. Finis enim Christus.

Hæc sane non est literalis. Aliam addit aptiorem : " In finem dilexit, id est, usque ad mortem illum dilectio ipsa perduxit."

2ª expositio. Usque ad finem vitæ. Ita Tolet., a Lap., Luc. Brug. et protestantes passim.

At debuisset addi: τοῦ ἑαυτοῦ βίου. Nam εἰς τέλος non sonat in finem citæ. Præterea tunc vel phrasis sensum non habet, vel est anacoluthica. Etenim, si phrasis sit in se terminata, ita procedet: Ante festum Paschæ Jesus dilexit suos usque ad finem vitæ, quod congruo sensu caret. Si autem sit sententia anacoluthica in qua aŭctor mente sic prius concepisset: Ante pascha Jesus lacit pedes suorum, at abrupisset sermonem cogitando tantum istius actionis amorem, non est ea quidem a priori rejicienda (cf. 6, 22), sed non recipienda nisi ratio urgeat.

3° expositio, Patrum græcorum : Cyrill., Chrysost., Theophylact., Euthym., Leont., quibus accedunt Patrizi, Beelen, εἰς τέλος vertit, ad extremum usque, ad excessum.

S. Cyril. (in h. l.): "Quid autem est porro quod ait: Quum "dilexisset suos qui erant in mundo, in finem dilexit eos?...

- Ante salutarem passionem, quamvis cognosceret Salvator jam

" tandem veluti pro foribus instare tempus quo ad cœlos transi-

- turus esset, perfectissimam tamen erga suos qui erant in mundo

- dilectionem exhibuit (τελειοτάτην ἐπεδείζατο την ἀγάπησιν). -

S. Chrysost. (in h. l.): "Viden' quomodo relicturus eos, vehe-

 $\cdot\cdot$ mentiorem amorem exhibeat... Quid significat illud : In finem

- dilexit eos? Id est, amare perseveravit, ac ferventis amoris

· signum hoc esse dicit (καὶ τεκμήριον τῆς πολλῆς ἀγάπης τοῦτο

-, λέγει). ..

Theophylact. (in h. l.) : Per hoc quod dicit: ... in finem - dilexit eos, hoc vult, quod nihil omiserit eorum quæ facere - decet eum qui vehementer diligit.

Euthym. (in h. l.) : « Nam in finem significat vehementer : τὸ γὰρ, εἰς τέλος, τὸ σφόδρα δηλοῖ. «

Hæc nostra est sententia, ob auctoritatem Græcorum et ob facilius fluentem evangelistæ sermonem.

At si ita, quodnam est hoc amoris extremi tunc exhibiti specimen? Non S. Eucharistiæ institutio exclusive, ut videtur. Nam tunc sane Joannes etiam pedum lotionem, de qua dicturus erat, mente cogitabat. Nec tamen rursus hæc lotio sola. Secus versu 2 posuisset γὰρ vel οὖρ. Potius ergo totum id quod in cœna atque adeo in horto olivarum pro discipulis egit Christus, evangelista his verbis compendiose proponit. Itaque lotio pedum, institutio S. Eucharistiæ, sermo ille tenerrimo amore refertus, promissio Spiritus sancti, oratio ad Patrem pro discipulis, peculiaris de eis cura et, non obstante propria angustia, sollicitudo paterna in horto; nec minor in proditorem amor exhibitus: hæc omnia simul amorem a Jesu suis exhibitum, εἰς τέλος fuisse productum manifestarunt.

- V. 2. ET CENA FACTA. Græce δείπνου absque articulo. Unde sensus: dum cænabatur (comme on était à souper). De sensu vocis γενομένου vide supra in dissertatione nostra prævia, p. 319. QUUM DIABOLUS JAM MISISSET IN COR UT... Clarius græce: ἤοῦς βεβληκότος εἰς τὴς καρδίαν Ἰούδα... ἵνα αὐτὸν παραδῷ, quum diabolus jam misisset in cor Judæ... ut traderet eum. Ergo tantum scelus, humanam fere malitiam excedens, diabolum auctorem habuit, quo tamen impellente libere egit Judas. Proditoris hic mentio fit, ut ex antithesi tantæ malitiæ amor Jesu, eamdem cognoscentis, illustrior appareat.
- V. 3. sciens... id est, quamvis plenissime conscius infinitæ dignitatis suæ. « Locuturus quippe de tanta Domini humilitate, prius celsitudinem ejus voluit commendare. « (August.) quia omnia dedit el pater in manus, summum in creaturam universam dominium, et quia a deo exivit per incarnationem, et ad deum vadit per ascensionem, surgit a cæna... servile obsequium discipulis præstiturus. Nonnulli interpretes participium είδως resolvunt: quoniam sciebat..., ideo in hac cœna saluti suorum egregie et divine consuluit, lavando pedes, sublimem orationem habendo, corpus suum eis tradendo. Hoc minus placet, ob statim sequens et sententiam absolvens: surgit a cæna.
- V. 4. SURGIT A CŒNA, ἐχ τοῦ δείπνου, ET PONIT (deponit) VESTI-MENTA SUA Superiora, quæ apud orientales ampliora erant. —

PRECINXIT SE eo linteo, ut id ad extergendos pedes ad manum haberet.

- V. 5. ... IN PELVIM, εἰς τὸν νιπτῆρα. Igitur hæc pelvis fuerit a domus domino, vel certe a duobus discipulis, ante cœnam disposita.
- V. 6. VENIT ERGO AD SIMONEM PETRUM, a principe apostolorum actum illum humilitatis exordiens. Alios ante Petrum lotos fuisse non est probabile. Petrus enim est ubique primus; et protestatio a primo abluendo, potius quam a reliquis erat exspectanda. Ita et S. August. ET DICIT EI PETRUS: DOMINE TU MIHI LAVAS PEDES. Omnia hic emphatica esse adverte.
- V. 7. ... TU NESCIS MODO, sensum nempe moralem; SCIES... POSTEA. Intendit enim id postea explicare, et certe per Spiritum sanctum plene revelare. His verbis innuit Petro sibi parendum esse.
- V. 8. Consueto fervore abreptus Petrus fortius insistit, non ratus sane se ita Dominum offendere. Provocat tamen severum Christi responsum: SI NON LAVERO TE, NON HABEBIS PARTEM MECUM. Hoc dictum in genere idem valet ac: removebo te a meo consortio. En jam districta voluntatis Christi intimatio cui si Petrus, hactenus recte dispositus, non obtemperasset, a Christo utique meruisset etiam in æternum separari.
- V. 9. Hoc intellexit Petrus et jam in excessum oppositum ruit. ... SED ET MANUS ET CAPUT!
- V. 10. QUI LOTUS EST toto corpore, puta sumpto balneo, NON INDIGET NISI UT PEDES LAVET pulvere plateæ nonnihil inquinari solitos, sed est mundus totus, toto corpore, pedibus tantum exceptis. Lutum et pulverem pedum esse venialium noxarum sordes, plures allegorice exponunt, quibus decet se mundare antequam ad SS. Eucharistiam accedatur. Recte quidem. Ad quæ S. August. (in h. l.: In his autem qui hic (in terra) demorantur, etiamsi munda sit (Ecclesia), quoniam juste vivunt; opus tamen habent pedes lavare, quoniam sine peccato utique non sunt. Deinde pergit per totum tractatum 57 de eo argumento disserere. Et ita terminat: Si quid secus quam oportuit dicentes fortassis offendimus, vel laudibus vestris immodera— tius quam oportuit elevati sumus, impetrate mundationem pe-

"dibus nostris, Deo placentibus orationibus vestris. " — ET VOS MUNDI ESTIS. A sensu physico transit ad moralen. SED NON OMNES! Primum hoc est ad Judam directum caritatis monitum. Ergo tunc aderat Judas, cujus etiam pedes Jesus lavit!

V. 11. SCIEBAT ENIM... Sedulo id monet Joannes, tum ut inde amor Jesu magis eluceat, tum ut pateat ipsum traditum iri non invitum.

V. 12. QUUM RECUBUISSET ITERUM, Cœnam prosecuturus, vel certe obsonia quædam cum vino præterea sumpturus... scitis QUID, quo sensu mystico, fecerim vobis?

V. 14. Argumentum a fortiori. Si ego id feci superior inferioribus, quanto magis decet vos idem præstare æqualibus!

V. 15. Præceptum Domini cadit non adeo in signum, lotionem materialem, quam in rem significatam, obsequia scilicet caritatis et humilitatis proximis exhibenda. His verbis Christum non instituisse ritum sacramentalem perpetuo in Ecclesia frequentandum constat ex traditione et praxi Ecclesiæ. Exegesis literalis idipsum clare ostendere nequit. Immo, dempta traditione, facilius hæc ad contrariam conclusionem duceret. — Vult ergo Jesus discipulos facere, non id quod a Magistro fleri viderant, sed quod ipsum eis fecisse hactenus nesciebant. Et vos debetis alter alterius lavare pedes: morali magis quam physica ratione; quamvis et hæc simul intelligatur. Cf. 1 Tim. 5, 10: si sanctorum pedes lavit.

V. 16. Præcepti sui æquitatem proverbiali sententia confirmat.

V. 17. SI H.EC SCITIS, vobis nempe caritatem et humilitatem exercendas esse, BEATI ERITIS SI FECERITIS EA: quod quidem, qui easdem post Christum virtutes in Ecclesia exercuerunt, suavi experientia didicerunt. — Cf. Luc. 22, 26, 27, ubi eadem fere Christi verba referuntur, unde videtur inter lotionem pedum et discipulorum contentionem talis fuisse connexio, ut hæc illi occasionem dederit.

## Declaratio proditoris.

18. Non de omnibus vobis dico : ego scio quos elegerim : sed ut adimpleatur Scriptura : Qui manducat mecum panem, levabit contra me calcaneum suum. 19. Amodo dico vobis, prius quam fiat: ut cum factum fuerit, credatis, quia ego sum. 20. Amen, amen dico vobis: Qui accipit si quem misero, me accipit: qui autem me accipit, accipit eum, qui me misit. 21. Cum hæc dixisset Jesus, turbatus est spiritu: et protestatus est, et dixit: Amen, amen dico vobis: Quia unus ex vobis tradet me. 22. Aspiciebant ergo ad invicem discipuli, hæsitantes de quo diceret. 23. Erat ergo recumbens unus ex discipulis ejus in sinu Jesu, quem diligebat Jesus. 24. Innuit ergo huic Simon Petrus, et dixit ei: Quis est, de quo dicit? 25. Itaque cum recubuisset ille supra pectus Jesu, dicit ei: Domine, quis est? 26. Respondit Jesus: Ille est, cui ego intinctum panem porrexero. Et cum intinxisset panem, dedit Judæ Simonis Iscariotæ.

V. 18. Non de omnibus vobis dico! Unus per culpam suam ab illa beatitate excluditur! Nunc jam Dominus se proditorem cognoscere manifestare incipit, hac manifestatione volens Judæ præbere pænitentiæ occasionem et a ceteris ansam scandali removere. - ego scio quos elegerim, quales essent et quales essent futuri: unum fore proditorem non me latebat quando vos duodecim elegi (6, 71). — Me autem talem elegisse ne miremini: ita enim egi tunc, et hoc modo loquor nunc, ut adimpleatur scriptura: qui manducat mecum panem, familiaris meus, levabit (græce, levavit) contra me calcaneum suum, ut jumentum pede ine impetivit. Verba ex Ps. 40 (41), 10, ad literam de Davide, typice de Christo: Qui edebat panes meos magnificavit super me supplantationem (1).

V. 19. AMODO DICO VOBIS PRIUSQUAM FIAT, ut ex hac præscientia mea, quum eventu verificatam videritis, credatis quia ego sum (gallice, que c'est moi) Messias, Filius Dei.

V. 20. ... QUI ACCIPIT SI QUEM MISERO, ME ACCIPIT...

Quæritur de nexu hujus versiculi cum contexta oratione.

R. 1° sententia (P. Patrizi). Referri hæc ad proditionem Judæ: nam et quæ præcedunt et quæ sequuntur de eadem agere. Unde sic: Sicut qui me accipit, accipit eum qui me misit, ita qui me non accipit, neque eum accipit qui me misit, hoc est, ne-

<sup>(1)</sup> Hebraice ad literam: Magnum fecit super me calcaneum.

que Deum agnoscit. Unde commonetur tacite Judas: Videat quid agat; nam quo quis loco Jesum habet, eodem et Deum habere existimandus est. — Ita et S. Cyrill. Alex. Videtur tamen longius quæsita expositio.

- 2° sententia (Lücke...). Occasionem horum verborem fuisse declarationem proditoris. Ea nimium afflictos discipulos voluisse bonum Magistrum his verbis erigere. Quum tamen cogitatio proditionis animum suum penitus occuparet, statim ad eam rediisse v. 21° At non satis apparet quomodo hæc verba recte conducant ad depressos discipulorum animos erigendos.
- 3° sententia (Beelen, Bisping etc.). Hactenus dicta de proditione habenda esse ut parenthesim in serie sermonis Christi, ita ut v. 20 nectendus sit v. 16° (vel certe 17°). Cogitatio de proditione subito Salvatoris mentem invadens suggesserat ei verba: Si hæc scitis etc. (v. 17) quibus sermonem de humilitate interrupit. Nunc ad eumdem vult redire. Dixerat: A postolvs non est major eo qui misil illum. Ergo consortium tribulationum Domini eis reservatur. Jam ex altera parte ad consolationem addit etiam eos venire debere in consortium honoris Magistro debiti. Cf. Matth. 10, 40; Luc. 9, 48.
- 4° sententia. Nullum esse nexum. Evangelistam scilicet omisisse ea quæ in sermone Christi hunc versiculum præcedentibus et sequentibus connecterent. Igitur ea quæ patroni 3° sententiæ ad nexum faciendum subaudiunt (vel alia forte) fuisse a Domino pronunciata quidem, sed ab evangelista non relata.

Hanc ut probabiliorem admittimus.

V. 21. QUUM ILEC DIXISSET JESUS, TURBATUS EST SPIRITU... Sunt qui inter dicta Jesu v. 20° et ea quæ a v. 21° incipiunt, ponant institutionem SS. Eucharistiæ. Ita Luc. Brug., ob narrationem S. Lucæ, qui ponit verba de traditore statim post relatam institutionem SS. Eucharistiæ. — At a) sensus v. 21¹ arcte nectitur v. 18° et 19°. — b) verba quum ilæc dixisset non haberent adeo congruam veritatem si intercessisset institutio sacramenti inter v. 20 et 21.

TURBATUS EST SPIRITU, id est, in sui intimo, turbatione sibi libera.

Placet hic adducere verba S. Augustini (in h. l.): "Pereant

- · argumenta philosophorum, qui negant in sapientem cadere
- · perturbationes animorum... Turbetur plane animus christia-
- " nus, non miseria, sed misericordia: timeat ne pereant homi-
- nes Christo; contristetur quum perit aliquis Christo; lætetur
- quum acquiruntur homines Christo; timeat et sibi ne pereat
- " Christo; lætetur dum sperat se regnaturum esse cum Christo."

ET PROTESTATUS EST, ἐμαρτύρησε. Animi perturbatio in apertam declarationem prorumpit. Cf. Gen. 45, 1-3, ubi Joseph se manifestat fratribus. — TRADET ME! Verbum quod apostolis quasi ictus fulminis esse debuit.

V. 22. ASPICIEBANT... unusquisque ceteros obtutu oculorum scrutans. Ex aliis evangeliis novimus singulos, atque adeo Judam, interrogasse Jesum. Jesus responderat quidem Judæ: Tu dixisti, at id ceteros non audivisse patet ex sequentibus apud Joannem. Nisi malis, Judam interrogasse Jesum post porrectam sibi buccellam, ut habet Harmonia Vict. Cap. (vide p. 322), quod est longe probabilius.

V. 23. ERAT ERGO (græce δε, autem) RECUMBENS... IN SINU JESU, more orientalium jacens in lectulo ante Jesum et ad ejus latus dexterum, cubito sinistro nixus, ita ut caput haberet fere coram pectore Jesu. Ita ipse Jesus recumbebat in sinu illius qui retro se a sinistris erat. QUEM DILIGEBAT JESUS naturali amicitia speciali. Ita S. Joannes seipsum nominat (vide Prolegomena in nostrum commentarium, p. 6). In hoc versiculo dicitur: ἀνακείμενος ἐν τῷ κόλπω τοῦ Ἰησοῦ, quod nota ob comparationem cum v. 25. — Nil vetat supponere idipsum fuisse Christi erga Joannem dilectionis specialem favorem, quod talem locum prope Magistrum tenere potuerit.

V. 24. INNUIT ERGO, quia facilius ceteris clanculum id rogare Dominum Joannes poterat, simon petrus paulo ante severe admonitus et ideo id a Jesu quærere non audens, vel certe nimis a Jesu remotus, et dixit ei, nutu forte potius quam verbis, putans Joannem id jam a Jesu didicisse: Quis est de Quo dicit?

V. 25. ITAQUE QUUM RECUBUISSET ILLE SUPRA PECTUS JESU. Græce: Ἐπιπεσών δὲ ἐκεῖνος ἐπὶ τὸ στῆθος τοῦ Ἰησοῦ, quum procidisset iste super pectus Jesu. — Parumper se retro inclinaverat ita ut caput pectus Jesu contingeret, et ita poterat a Jesu

audiri demissa omnino voce loquendo. — Talis interim familiaritas discipuli in Magistrum mutuam eorum necessitudinem tenerrimam fuisse ostendit, quod etiam Patres luculentis verbis celebrare non omiserunt.

S. Cyrill. Alex. (in h. l. : "Summis quidem honoribus ornatum se esse et a Servatore nostro Christo dilectum ait, ut in "ipso Domini sinu recumberet, quod in summi amoris trahit "argumentum."

S. August. (in Jo. 21, 20): "Quod autem majus dare poterat" Jesus majoris erga eum suæ dilectionis indicium, quam ut "homo cum ceteris condiscipulis suis socius tantæ salutis, solus

" tamen discubuerit super pectus ipsius Salvatoris? "

V. 26. In cœna paschali, præter agnum, panem azymum et herbas amaras, apponebatur mensæ patina, vel una omnibus, vel pluribus singulæ, in quibus erat offa quædam spissa nomine panem vel lactucas, et discumbentibus distribuebat. Igitur tali offæ intinctam panis buccellam Christus Judæ porrexit, et forte statim postea ceteris, ita ut solus Joannes ita designari proditorem perciperet. — Hoc signum præ ceteris elegisse putandus est Jesus, quo magis suo ingrati animi scelere percelleretur proditor: « Modus quoque, ait S. Chrysostomus (in h. l.), re- prehensionem afferebat, neque enim mensam reveritus est. « quum eodem pane vesceretur. »

#### Discessus Judæ.

27. Et post buccellam, introivit in eum satanas. Et dixit ei Jesus: Quod facis, fac citius. 28. Hoc autem nemo scivit discumbentium ad quid dixerit ei. 29. Quidam enim putabant, quia loculos habebat Judas, quod dixisset ei Jesus: Eme ea, quæ opus sunt nobis ad diem festum: aut egenis ut aliquid daret. 50. Cum ergo accepisset ille buccellam, exivit continuo. Erat autem nox.

<sup>(1)</sup> Sed et pro se quisque panem in charoseth intingebat. Unde intelligitur illud apud Matth. 26, 23: qui intingit mecum manum in paropside, id est, qui mecum mensæ assidet et in una patina mecum panem intingit. Cf. Marc. 14, 18, 20.

V. 27. ET POST BUCCELLAM acceptam, INTROIVIT IN EUM SATANAS, non corporali possessione, sed efficaci virtute ad facinus conceptum et cum synedrio paratum nunc jam opere consummandum. — S. Luc. 22. 3, dicit intravisse Satanam in Judam quando primum adiit synedrium de traditione Domini sui acturus. Nulla inde contradictio; nam uterque impulsus merito Satanæ ingressus vocatur. — ET DIXIT EI JESUS: QUOD FACIS, FAC CITIUS. Ultimum hoc erat ante facinus divinæ gratiæ monitum. Hæc simul verba innuunt paratissimam Christi ad patiendum voluntatem.

V. 28. HOC AUTEM NEMO SCIVIT DISCUMBENTIUM. Ergo nec Joannes qui tamen Judam fore proditorem a Jesu intellexerat.

V. 29. Tunc ad Paschæ celebrationem populus nocte vigilabat, ita ut qui vellet posset etiam noctu emere. Præterea festivitas Paschatis non prohibebat ea saltem emere quæ erant ad vescendum necessaria (Exod. 12, 16).

V. 30. Juxta ordinem harmoniæ evangelicæ, Ammonii dictæ, Judas, auditis Christi verbis, Quod facis, fac citius, Magistrum interpellavit, dicens: Numquid ego sum, Rabbi? Et respondente Jesu, Tu dixisti, ore sumpsit buccellam quam modo ab eo acceperat, et exivit continuo. Detectum enim se videns a Magistro, et ratus etiam discipulos ulterius non posse latere nefarium suum consilium, nihil jam differendam exsecutionem apud se statuit. Ergo cænaculo egreditur, statim iturus ad Judæos, et satellites collecturus qui Jesum comprehendant in horto (vide supra, p. 322). — ERAT AUTEM NOX, tempus traditioni perficiendæ opportunum.

## Instans glorificatio Jesu.

31. Cum ergo exisset, dixit Jesus: Nunc clarificatus est Filius hominis: et Deus clarificatus est in eo. 32. Si Deus clarificatus est in eo, et Deus clarificabit eum in semetipso: et continuo clarificabit eum.

V. 31. QUUM ERGO EXISSET. Hoc dicitur, non ut sequentis sermonis causa seu occasio censeatur egressus Judæ, uti S. August exponit, sed ut notetur temporis series. — NUNC CLARIFICATUS

EST FILIUS HOMINIS. Sententia est proleptica. Sensus: Nunc Filius hominis in eo est ut clarificetur, per opus redemptionis scilicet, cujus exitus sit plena victoria de morte, peccato, diabolo. Hoc opus, per passionem Christi exsequendum, tunc censendum est incepisse, per traditionem nempe Domini a Juda patratam. — ET DEUS CLARIFICATUS EST IN EO, in Filio hominis. Cf. Rom. 3, 25. 26; 5, 8. 9. Per Christi enim mortem manifestantur Dei justitia et infinita in homines caritas; hinc Dei Patris per Filium glorificatio. — Toletus ita exponit: et divinitas clarificabitur (manifestabitur) esse in eo. Minus placet, ob 17, 1. 4. 5, ubi de clarificatione Dei Patris in Filio fere eadem verba recurrunt.

V. 32. SI DEUS CLARIFICATUS IN EO, id est, quandoquidem Deus ita per ejus mortem glorificatus est, vicissim et deus clarificabit per ejus mortem glorificatus est, vicissim et deus clarificabit eum in semetipso, id est, vel : per semetipsom, sine ipsius Filii vel creature alius cooperatione, et sic habetur parallelismus cum v. 31° — vel : apud semetipsom, assumendo eum in consortium gloriæ cælestis divinitati propriæ, et sic est perfectus parallelismus cum Jo. 17, 4. 5. — et continuo clarificabit eum : immediate post passionem. Ii qui tenent Judam adfuisse institutioni SS. Eucharistiæ, referunt istud continuo ad momentum mortis Christi. Nos autem probabilius existimamus hæc ultima verba respicere gloriam quam Pater Filio collaturus erat per stupendum prodigium SS. Eucharistiæ, cujus institutionem putamus post hæc verba fuisse peractam. Ita Salmeron, Maier, Ebrard apud Olshausen. Ita et Harmonia Vict. Cap., B. Lamy, Barradius etc. (vide supra p. 321-323).

#### Mutua dilectio commendata.

55. Filioli, adhuc modicum vobiscum sum. Quæretis me: et sicut dixi Judæis: Quo ego vado, vos non potestis venire, et vobis dico modo. 54. Mandatum novum do vobis: Ut diligatis invicem, sicut dilexi vos, ut et vos diligatis invicem. 55. In hoc cognoscent omnes quia discipuli mei estis, si dilectionem habueritis ad invicem.

V. 33. Hic incipit sermo ille cana, sublimitate, mysterio et amore plenus quem, una cum corporis et sanguinis sui sacra-

mento, ceu testamentum discipulis dilectis moriturus Magister relinquere voluit.

FILIOLI, τεχνία. Terminus est specialis dilectionis, quo hoc tantum loco Christus legitur discipulos suos compellasse. — ADHUC MODICUM VOBISCUM SUM, unam alteramve horam. Ergo maxima sollicitudine me audite. — QUÆRETIS ME: post discessum meum, præsentiam meam in tribulationibus præsertim vestris desiderabitis, at frustra sensibilem illam præsentiam meam quæretis (statim post ascensionem ita eum quæsierunt Act. 1, 11). — ET SICUT DIXI JUDÆIS (7, 34). Idipsum Judæis dixerat: QUO EGO VADO, VOS NON POTESTIS VENIRE, neque in hac vita degentes, neque in vita altera; discipulis id dicit tantum de vita præsenti: quamdiu in ea. ceu valle lacrymarum, manebunt, visibili Christi præsentia eos privari oportere.

V. 34. MANDATUM NOVUM DO VOBIS. Quomodo novum? Jam enim datum erat Lev. 19, 18; Matth. 19, 19; 22, 37 sq. Respondetur, cum D. Beelen, novum non esse absolute, sed secundum quod præcipitur dilectio similis dilectioni Christi in suos, qua etiam pro suis mori voluerit. Præcipitur igitur, ut nova, dilectio christiana. — SICUT DILEXI VOS, Simili modo, quamvis non eadem dilectionis mensura : Christi enim dilectio infinita est. — UT ET VOS ... repetit in apodosi ipsam protasim, quo magis inculcet. - Similis constructio Jo. 17, 21. - Novitatem mandati alii aliter exponunt : a) Cyrill. Alex. : Novum qualitate, qua etiam vita pro amicis detur : hoc enim esse diligere proximum supra seipsum. — b) Chrysost. Novum modo, id est, sicut dilexit Christus ob nulla proximi prævia merita. — c) August. : Novum effectu, quia per dilectionem homo penitus innovatur. — At discipuli jam tunc erant innovati. — d) Luc. Brug. : Novum, quia id Jesus antea ipsis nondum proposuerat sed, quo magis percelleret, ad ultimum hoc tempus proponendum reservarat. -- e) Tolet ut Brugensis; præterea novum, qua dilectione se amarent ut christianos.

V. 35. IN HOC COGNOSCENT... Vult ergo Dominus mutuam dilectionem esse discipulorum suorum notam characteristicam. Simulque ita fore prædicit. Et hanc prædictionem amplissime in Ecclesia impletam omnia deinceps secula testantur. Cf. Act. 4, 32...

### Petri prædicta negatio.

56. Dicit ei Simon Petrus: Domine, quo vadis? Respondit Jesus: Quo ego vado, non potes me modo sequi: sequeris autem postea. 57. Dicit ei Petrus: Quare non possum te sequi modo? animam meam pro te ponam. 58. Respondit ei Jesus: Animam tuam pro me pones? Amen, amen dico tibi, non cantabit gallus, donec ter me neges.

V. 36. DICIT EI SIMON PETRUS: DOMINE QUO VADIS? Suus eum in Magistrum amor ita occupat ut ad præceptum dilectionis non attenderit: unum cogitat, separari se a Magistro debere, quod Jesus v. 33° dixerat. Hinc interrogatio ferventis obsequii. — QUO EGO VADO NON POTES ME MODO SEQUI, intellige ad cæli gloriam; SEQUERIS AUTEM POSTEA, post mortem tuam. Ambigue loquitur Christus.

V. 37. Petrus, ratus Jesum loqui de profectione sua in locum aliquem periculis obsitum, dicit : QUARE NON POSSUM TE SEQUI MODO? Ne timeas, ad omnia tecum sustinenda sum paratus : ANIMAM MEAM (vitam meam), si opus fuerit, PRO TE PONAM : pro te libenter moriar. — Verba amantis quidem, at nimis de propriis viribus præsumentis.

V. 38. ANIMAM TUAM PRO ME PONES? Tantum abest ut confra: AMEN AMEN DICO TIBI: disertissima divinæ præscientiæ prædictio qua Petri præsumptio retunditur. - NON CANTABIT GALLUS, ac proin nondum aurora crastina diei illucescet, ponec ter me ne-GES. Ex historia passionis novimus statim post triplicem Petri negationem cecinisse gallum. Bis idem prædixit Christus Petro, primum in cœna, de quo hic et Luc. 22, 34; secundo in via ad hortum, de quo Matth. 26, 34 et Marc. 14, 30. - Marcus autem, ut qui erat Petri auditor, verba Domini eorumque adimpletionem paulo accuratius refert : miusquam gallus vocem bis dederit...; et 14, 68, 72, duplicem galli cantum notat, alterum post negationem primam, alterum post tertiam. Ceteri evangelistæ sumunt gallicinia per modum unius, sicut et trinam negationem. Hæc completa erat ante completum gallicinium. — Maldon., Beelen volunt, Marcum loqui de gallicinio, alio noctis. alio aurora; ceteros de hoc solo. Probabilius hoc videtur.

### SCHOLION ASCETICUM.

- A) Eximiam sane christianæ humilitatis commendationem exemplo et verbis præbet nobis ipse Dominus in mysterio lotionis pedum, ejusdemque a se data explanatione (v. 1-16).
- $B^{\dagger}$  Sed et in humili caritatis exercitio magnam esse hujus vitæ beatitatem reconditam, v. 17° Christus pronunciat.
- C) Modus quo Christus circa proditorem agit, præclarum exhibet nobis imitandum exemplum, in ratione qua debeamus peccatores, etiam pessimos, absque ira et famæ eorum dispendio, suaviter ad meliorem frugem allicere. Nec tamen animum despondendum esse docemur si tales nos audire renuant, quum ipsi Domino non contigerit Judam a nefario consilio avertere (v. 18-31).
- D) Nusquam instantius et efficacius inculcatur mutua christianorum dilectio quam in hoc sermone cœnæ. Hoc facile perspiciet quicumque voluerit omnia hujus Christi exhortationis adjuncta scrutari: Quis, quibus, quando, quomodo? (v. 34. 35.)
- E) Petri demum exemplo docemur, neminem, quantumvis sibi videatur Dei amore fervere, nimium posse in opere salutis propriis viribus niti.

## CAPUT XIV.

Argumentum. Ad fidem confidentem suos hortatur Jesus; promittit se eos, quum iterum venerit, secum assumpturum ad Patrem, ad quem se esse viam interroganti Thomæ declarat (1.6). — Philippo petenti ut ipsis Patrem ostendat, suam cum Patre consubstantialitatem exponit (7-11). — Majora quam quæ ipse fecerit discipulos opera facturos et per Filium orantes a Patre omnia obtenturos (12-14). — Imo pro se discessuro Spiritum sanctum accepturos (15-17). — Sed et ipsum se iis, et mandata sua servantibus, manifestaturum, in iisque cum Patre mausurum. Non ita futurum mundo (18-24). — Quorum verborum plenam notitiam per Spiritum sanctum accepturos (25, 26). — Pacem suam eis dat, et hortatur ut de discessu suo gaudeant nedum ob eum tristentur (27-31).

## Quo vadat Jesus et qua via.

- 1. Non turbetur cor vestrum. Creditis in Deum, et in me credite. 2. In domo Patris mei mansiones multæ sunt : si quominus. dixissem vobis : quia vado parare vobis locum. 5. Et si abiero, et præparavero vobis locum : iterum venio, et accipiam vos ad meipsum, ut ubi sum ego, et vos sitis. 4. Et quo ego vado, scitis, et viam scitis. 5. Dicit ei Thomas : Domine, nescimus quo vadis : et quo modo possumus viam scirc? 6. Dicit ei Jesus : Ego sum via, et veritas, et vita : nemo venit ad Patrem, nisi per me.
- V. I. NON TURBETUR COR VESTRUM... Tristitia eos turbatos videbat Jesus ob ea quæ modo dixerat de proditore, de profectione sua eo quo ipsi non possent venire, de negatione Petri: ideo jam eos consolatur, tollendo præcipuam tristitiæ eorum causam. CREDITIS IN DEUM, ut qui nec falli potest nec vos decipere: ET IN ME CREDITE, quæ dixi vobis ut vera accipite. Subaudi: ego enim a Deo missus sum et a meipso non loquor, sed quæ audivi a Patre meo Deo hæc loquor. (In græco est bis

πιστεύετε, unde SS. Chrysost., Cyrill. Alex., Hilar., exponunt bis: credite. Vulgata tamen videtur melius mentem Christi assecuta. — Sunt qui ita explicent: Creditis in Deum: et consequenter, credite in me qui etiam ipse Deus sum. Ita S. August. At hæc expositio non tam bene quadrat consueto modo loquendi Christi. Cf. præsertim 12, 44-50.

V. 2. In domo patris mei (in cœlo) mansiones multæ sunt, adeoque locus ibi est non pro me solo, sed et pro vobis. **Primum consolationis motivum.** — si quominus, el dè  $\mu \dot{\tau}_i$ , si non ita esset, dixissem vobis : quia vado...

Textus receptus hic non habet ὅτι, quia. Unde

Quæritur 1º utrum sit legendum ött, necne.

R. Legunt őz: codices unciales N. A. B. C (prima manu) D. K. L. X. II et minusculi 20; quatuor codices Italæ, Vulgata, versiones coptica, utraque syriaca, jerosolymitana et armena. Item Cyrillus Alex., Theodoretus et Nonnus.

Omittunt codices unciales C correctus, N,  $\Gamma$ ,  $\Delta$ ,  $\Lambda$  et 6 alii; minusculi plerique; quatuor codices Italæ; versiones gothica et æthiopica; S. Chrysostomus et Origenes.

Multo igitur probabilius est, primitus scriptum fuisse ὅτι, ablatum vero fuisse ob difficultatem explicandi nexum causalem per istam particulam expressum.

Quæritur 2º de nexu per őti indicatum.

R. 1° sententia. Si non essent in domo Patris mei mansiones multæ, dixissem vobis me ilurum ad præparandum vobis locum. Et etiamsi sic abirem... non vos in mundo derelinquerem, sed iterum venirem et assumerem vos ad meipsum. Ita inter alios Theophylactus.

Rationes. 1) Obvio sensu vado parare vobis locum regimen est verbi dixissem. — 2) Ideo intelliguntur loca parari debere quia nondum prostant.

Contra est, obvio sensu v. 3 continere enunciationem non conditionalem sed absolutam.

2ª sententia. Si non essent ibi mansiones plures idipsum dixissem vobis. Nunc autem sunt tales vobis destinatæ: nam vado parare vobis locum. Ita plerique interpretes.

Ratio est, quod contextus non patitur membrum vado parare

vobis locum esse regimen verbi dixissem. Restat ergo ut 571 sit particula causalis, et si ita, ad nexum faciendum aliqua subaudienda sunt, qualia esse ea videntur quæ inseruimus (1).

Contra est hæc ipsa ellipsis quæ duriuscula videtur.

3º sententia legit: εἶπον το ὁμῶν; (cum puncto interrogationis). Unde sic: Si non essel ila, numquid vobis dixissem, quia vado parare robis locum? Sic optime cohæret contexta oratio. nec dicenda est textui originali adversari, quippe qui interpunctione caret. Hæc nostra, cum D. Beelen.

vado parare vobis locum. Christus enim primus omnium cœli gloriam debebat intrare quam omnibus obtinuerat. Erant quidem a tota æternitate Christi apostolis destinatæ mansiones cœlestes, sed ante Christi ascensionem nondum erant paratæ ad eos recipiendos.

Cyrill. Alex. (in h. l.): "Invium quippe prorsus erat cœlum "hominibus, neque prius unquam caro purum illum ac sanctis-"simum angelorum locum triverat, sed primus ascensum ad "illud Christus nobis instauravit, modumque eo ascendendi "carni tradidit, primitias veluti quasdam mortuorum et in terra "jacentium seipsum offerens Deo ac Patri, et primus homo ma-"nifestatus iis qui in cœlo sunt."

N. B. Inde nequit clare deduci inaqualitas gloriæ Sanctorum. Sed hoc tantum, fideles Christi discipulos fore ejus cælestis gloriæ participes, eamque ipsis a divino magistro præparari. Aliunde constat habiturum quemque secundum opera sua mercedem debitam.

V. 3. ET SI ABIERO, ET PR.EPARAVERO VOBIS LOCUM, ITERUM VENIO (tempus præsens pro futuro ad omnimodam rei certitudinem testandam), ET ACCIPIAM VOS, assumam VOS, AD MEIPSUM, adeoque ad domum Patris, UT, (ita ut, vel co fine ut) UBI SUM EGO, ubi tunc ero ego, ET VOS SITIS. Itaque separatio non erit perpetua: modo non possunt comitari Magistrum, sed postea ipse veniet ut eos ad gloriam suam assumat, et deinceps semper cum eo erunt. Et sic tollitur præcipua tristitiæ ratio. — Estque secundum consolationis motivum.

<sup>(1)</sup> li qui supprimunt őzi, nulla ellipsi indigent, sed ut omnino per se stantem habent phrasim : Vado parare vobis locum.

Quæritur de quonam futuro suo adventu Christus hic loquatur.

R. 1ª sententia. De altero adventu visibili in ultimo judicio.
Rationes. 1) In Scriptura N. T., aiunt, non nisi de duplici
Christi adventu sermo est, altero in carne passibili, altero in
carne gloriosa ad finem mundi. — 2) Discessus Domini erat
sensibilis tantum, ergo et reditus qui ei opponitur sensibilis sit
oportet. — 3) Non nisi post carnis resurrectionem gloria discipulorum plena erit et integra. — Est fere communis sententia.

Contra est, primam allatam rationem non convincere: nam non uno in loco Christus agit de aliquo suo adventu in morte singulorum hominum. v. g. Matth. 24, 42-44. dicit Christus omnibus: Vigilate ergo, quia nescitis qua hora Dominus cester venturus sit. Jam non omnibus est vigilandum ob incertum diem judicii, sed utique ob incertum diem mortis. Qualis uniuscujusque debeat esse sors in die judicii extremi in momento mortis ineluctabili ratione decernitur.

Non videtur probanda hæc expositio longius certe quæsita. 2º sententia. De adventu in morte singulorum.

 $\boldsymbol{Ratio}$  est quod beatitudo sanctorum statim post mortem eorum incipit.

Respondetur, ultimum tamen complementum cam accipere per corporis resurrectionem.

Esset bonus sensus accommodatus.

3ª sententia utrumque adventum prædictum (in morte et ultimo judicio) per modum unius exponit. Ita Lucas Brug. Ita et nos ob dicta supra.

4ª sententia. Multo subtilius S. August. (Tract. 68, 1): "Sic

- et mansiones præparavit et præparat; nec alias, sed quas
- præparavit has præparat;... quas præparavit prædestinando,
- , præparat operando. Jam ergo sunt in prædestinatione : si
- · quo minus dixisset : Ibo et parabo, id est, prædestinabo. Sed
- " quia nondum sunt in operatione, Et si abiero, inquit, et "præparavero vobis locum, iterum venio."

V. 4. ET QUO EGO VADO, (VOS) SCITIS, ET VIAM SCITIS. Ulterius, id est, *tertium consolationis argumentum*. Hace Christus dicit, ut præbeat apostolis occasionem se interrogandi, unde a se tantum mysterium doceantur.

V. 5. THOMAS putans se posse ita omnium nomine loqui... "Isti, "ait S. August., sciebant, et scire se nesciebant. "cognoscebant quidem Deum Patrem, qui terminus erat ad quem Christus ibat, et ipsum Christum, qui via ad Patrem erat; sed nesciebant talem terminum esse Patrem, nec viam ad eum esse Christum. Terminum igitur et viam sciebant materialiter, ignorabant formaliter.

V. 6. EGO SUM VIA... et ideo: NEMO VENIT AD PATREM, id est, ad beatam gloriam Patris, NISI PER ME, Cf. 1 Tim. 2, 5. 6; Rom. 5, 2; Act. 4, 12. — ET VERITAS, ET VITA. - His verbis, ait "S. Thomas Aquinas, Christus se dicit terminum hujus viæ : - ita ut, quum sit via qua homo est, veritas sit et vita qua Deus est. - Ita et S. August. : - Ipse igitur (vadit) ad seipsum per « seipsum. » — At contrarius est contextus, qui terminum ponit Patrem. — S. Ambros. : "Via, veritas et vita : possibilitas, " fides, præmium. " — S. Leo: " Via sanctæ conversationis, ve-- ritas doctrinæ, vita beatitudinis sempiternæ. - - At ipsa fides doctrinæ sed et vita justitiæ ad viam pertinent. — S. Cyrill. Alex.: - Via, quia per ipsum imus; veritas, quia veræ fidei rectitudo - est; vita, quia non nisi per ipsum consequi vitam possumus. -- S. Chrysost, cum schola sua : "Via, quia per me venietis; " veritas, quia sine dubio hæc erunt; vita, quia nec mors pro-" hibere poterit quin ad me veniatis. " Ita Tolet. — Magis quadrat contextui; expositio tamen της ζωής duriuscula est. — Maldon., Luc. Brug. etc. : - Ego sum via veritatis et vitæ; seu, - qua ad veritatem et vitam itur. - -- Beelen, Hengst. : -- Ego - sum via, quia sum veritas et vita. - Utraque expositio ultimo posita supponit sententiam Christi hebraizare. Præplacet ultima expositio, juxta quam 70 ET, hebraice 1, valeat scilicet: unde Christus dicens se esse viam, simul explicet qua ratione VIA sit : nempe, quatenus est VERITAS, seu fons et auctor fidei. et vita, seu fons et auctor vilæ supernaluralis gratiæ (sanctificantis et actualis). Quæ vita supponit imitationem Christi ex parte nostra, et merita mortis Christi ex parte ipsius. Unde Christus via nobis est, per doctrinam cui obediamus, per conversationis exemplum quod imitemur, per mortem suam qua meruit nobis gratiam per quam libere susceptam vivamus. Hactenus respondit Dominus alteri parti interrogationis Thomæ de via.

#### Filius in Patre videndus.

- 7. Si cognovissetis me, et Patrem meum utique cognovissetis: et amodo cognoscetis eum, et vidistis eum. 8. Dicit ei Philippus: Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis. 9. Dicit ei Jesus: Tanto tempore vobiscum sum: et non cognovistis me? Philippe, qui videt me, videt et Patrem. Quomodo tu dicis: Ostende nobis Patrem? 10. Non creditis quia ego in Patre, et Pater in me est? Verba, quæ ego loquor vobis, a meipso non loquor. Pater autem in me manens, ipse facit opera. 11. Non creditis quia ego in Patre, et Pater in me est?
- V. 7. Responsum ad alteram partem interrogationis Thomæ: exponit scilicet cur nesciant quo vadat, cur Patrem, quem modo terminum viæ dixit, non cognoverint, quia neque seipsum cognoverant. si enim cognovissetis me in utraque natura mea. Et patrem meum utique cognovissetis, ut qui mecum unum est, identicam mecum habens divinam naturam. Et amodo cognoscetis eum (græce ແກ່ວັກຂະເຂ cognoscitis), et vidistis eum, sociale. Tota ratio loquendi ex sequentibus sensum certum accipit. Hoc intendit: Cognoscitis me, vidistis me et adhuc me videtis; ergo co ipso Patrem, cum quo ego unum sum, cognoscitis et videtis. Modus loquendi discipulis valde erat ambiguus, ut provocaret eorum interrogationes, quibus ad explicationem, pro responso dandam, attentiores redderentur. Hæc Patris cognitio, quam in Christo habebant, erat solum implicita.
- V. 8. DICIT EI PHILIPPUS, nonnullam impatientiam prodens: DOMINE, OSTENDE NOBIS PATREM, ET SUFFICIT NOBIS. Christum locutum ratus de cognitione et visione Patris in corporali specie. qualem certo nunquam eum viderant, petit ut Patrem illum suum, de quo tam sæpe locutus fuerat, tandem aliquando ipsis præsentem et visibilem faciat, ET SUFFICIT NOBIS: tunc amplius nihil rogabimus. Cogitasse puta Philippum visionem aliquam Dei, qualis prophetis non semel frui contigisse legerat.
- V. 9. ... ET NON COGNOVISTIS ME, quatenus Deus sum Patri meo consubstantialis? Ut hominem, et etiam imperfecte ut Fi-

lium et legatum Dei, ut Messiam, eum dudum cognoverant (Matth. 16, 16; Jo. 6, 70); nunc oportet ut ad altiorem ejus cognitionem, ad explicitam et pleniorem cognitionem divinitatis ejus ascendant. — PHILIPPE: ad unum interrogantem dicit; ita in græco etiam in singulari, xzł οὐχ ἔγνωχάς με. — QUI VIDET ME, eo ipso VIDET ET PATREM necessario, materialiter saltem: videt enim saltem hominem qui re est unum cum Patre. Hoc verum est de quocumque homine qui videt Christum. Apostoli insuper saltem implicite in Filio videbant Patrem: videbant enim Filium Dei naturalem, quem, si conceptum suum accuratæ analysi subjecissent, Patri consubstantialem esse novissent. — QUOMODO TU DICIS: OSTENDE NOBIS PATREM? Siquidem in me eum nunc coram te habes.

S. Athanasius solet præsentem textum jungere textui palmari Jo. 10, 30: Ego et Pater unum sumus, ut dogma consubstantialitatis Filii cum Patre inculcet. Alii etiam Patres hunc textum magno consensu de eo dogmate intelligunt. Egregie S. Chrysost. (in h. l.): "Non cognovisti me. Quænam hæc conquentia? Multa sane. Quia enim Filius idipsum est quod Pater." manens tamen Filius, jure in se Patrem ostendit. Deinde hypostases distinguens, ait: Qui videt me, videt et Patrem, ne quis diceret eumdem esse Patrem et Filium."

V. 10. Dat rationem asserti. Non creditis (grace οὐ πιστεύεις, non credis) quia ego in patre, et pater in me est? Per interrogationem instantius affirmat.

In que preclare S. Cyrillus Alex.: "In hominibus quidem "magnum est discrimen, quum unusquisque contrahatur quo"dammodo et ad singularitatem se recipiat, nec alius in alio "cernatur, nec alter alteri insit corporaliter, licet communis "omnibus cernatur ratio substantia. At de Deo secundum na"turam nequaquam ita censueris. Proprie enim ac peculiariter "Pater est Pater, ac non Filius; Filius item, qui ex eo est, "Filius, et non Pater; et Spiritus proprie Spiritus. Sed in unam "deitatis naturam contraeta et collecta sancta Trinitate, unus "Deus nobis est, nec alterum ab altero in totum sic recedere "ullus dixerit, ut separati sint ab invicem; sed unumquemque "esse id quod est ac nominatur hypostatice, credimus."

Statim probat Christus suos id quod affirmat credere omnino debere. Nam: verba (hæc ipsa: ego in Patre...) que ego loquor vobis, a meipso non loquor. Subaudit, ut patet, sed Pater in me manens ipse ea loquitur. Unde omnem fidem merentur. — Sed idipsum. Patrem per Filium loqui, probat Christus per sua miracula, quæ patet non posse nisi a Deo fieri. Quum ergo ea faciat propria virtute, manifesta est conclusio: pater in me manens ipse facit opera mea. — Pater igitur, in Filio loquendo et operando, se in Filio esse manifestat.

V. 11. NON CREDITIS (græce πιστέμετέ μοι, credite mihi) quia ego in patre, et pater in me est? Idem instantius repetit. Cf. Jo. 10, 30.

# Discipulorum majora opera.

12. Alioquin propter opera ipsa credite. Amen, amen dico vobis, qui credit in me, opera, quæ ego facio, et ipse faciet, et majora horum faciet: quia ego ad Patrem vado. 13. Et quod-cumque petieritis Patrem in nomine meo, hoc faciam: ut glorificetur Pater in Filio. 14. Si quid petieritis me in nomine meo, hoc faciam.

V. 12. ALIOQUIN, si *mihi* non creditis ob verba mea, propter opera ipsa credite id quod dico. Christus hoc loco dicit discipulis quæ olim dixerat Judæis, Jo. 10, 37, 38. Cf. 5, 19.

Terminata digressione a Thoma et Philippo introducta, pergit Christus apostolos consolari, promittendo ipsis charisma miraculorum ceu quartum consolationis motivum. Est et associatio idearum cum immediate præcedentibus, ubi de suis miraculis dixit. Hac scilicet virtutis communicatione illustrius etiam præbebit divinitatis suæ argumentum. « Neque enim dicit, ait « S. Chrysost., his majora possum facere; sed quod longe mirabilius, et aliis, inquit, possum facultatem dare majora his faciendi. » — Qui credit in me, non vos soli, sed fidelium omnium collectio (est enim charisma Ecclesiæ promissum), opera prodigiosa que (qualia) ego facio, et ipse faciet; et majora horum (hellenismus est: μείζονα τούτον, his majora) faciet: quia ego ad patrem vado: unde vobis ceterisque disci-

pulis meis virtutem thaumaturgam relinquo qua, me absente, meo loco prodigia operemini. — MAJORA, illustriora præcipue quoad effectum eorum. — Quibus etiam verbis vim et efficaciam fidei Christus mire commendat. — Quomodo apostoli fecerint opera majora quam Christus, optime evolvit Bossuet (Médit. sur l'Évang. La Cène, 1<sup>re</sup> partie, 88<sup>e</sup> jour). Vide Act. 13, 8. 10. 11; 5, 1 sq.; 19, 11. 12; 5, 15. 16. Maximum tandem omnium eorum opus fuit conversio mundi.

V. 13. ET QUODCUMQUE in hoc genere operum, quibus manifestanda sit mea divinitas et meæ doctrinæ veritas, petieritis PATREM (PATREM non est in græco, sed subaudiri debet) IN No-MINE MEO, ad nominis mei invocationem (sicut Ecclesia omnia a Patre petit), Hoc faciam per manus vestras, ut glorificetur PATER IN FILIO: ideo ego faciam, seu Pater per me: non autem Pater per seipsum tantum. "Nullo modo, ait S. August. (in h. l.). - sine Patre hoc Filius facit, quandoquidem ut in illo Pater glo-- rificetur, propterea facit. Facit ergo Pater in Filio, ut Filius - glorificetur in Patre; et facit Filius in Patre, ut Pater glorifi-" cetur in Filio, quoniam unum sunt Pater et Filius. " - Est ergo in Christo potestas, non solum ut prodigia faciat, sed etiam ut hominibus virtutem instrumentalem miraculorum communicet. Constitutus autem in *gloria* Patris majora faciet prodigia per discipulos, quam per se fecerit dum in carnis mortalis humilitate degeret. - Merito advertunt interpretes donum miraculorum promitti Ecclesia, ut glorificetur Pater in Filio. Unde intelligitur mensura et limitatio huic dono assignata.

V. 14. ET SI QUID PETIERITIS ME IN NOMINE MEO, HOC FACIAM. Non solum faciet que a Patre, sed etiam que a se fideles postulaverint, in nomine meo, ait, id est, per merita mea, seu, nomen meum invocando. Dicit iterum: Hoc Faciam, id est, hoc opus præstabo per manus vestras (1).

<sup>(</sup>i) In graco recepto deest ME. Lectio tamen Vulgatæ pro sa habet auctoritates adeo graves, ut eam Tischendorf in sua octava editioné merito adoptaverit. « Omittebatur, ait, eo libentius, quum verbis ἐν τῷ ονόματί μου α parum intellectis (hoc pronomen) non satis aptum videretur, « Petere a Filio in nomine Filii non adeo facile intellectu erat.

# Promissio Spiritus sancti.

15. Si diligitis me: mandata mea servate. 16. Et ego rogabo Patrem, et alium paraclitum dabit vobis, ut maneat vobiscum in æternum, 17. Spiritum veritatis, quem mundus non potest accipere, quia non videt eum, nec scit eum: vos autem cognoscetis eum: quia apud vos manebit, et in vobis erit.

V. 15. Incipit promissio Spiritus sancti, quod est eis *quintum* consolationis argumentum, et quidem omnium præcipuum. Antea conditionem præviam in ipsis requisitam proponit. — sī DILIGITIS ME, ut per mei vestrum desiderium nunc protestamini, MANDATA MEA SERVATE, opere exsequimini quæ ego præcepi vobis. Cf. 15, 10. 14. — Probatio enim dilectionis exhibitio est operis. — (Greg. M.)

V. 16. ET, si ita feceritis, ego, ut homo, rogabo patrem, et alium pro me paraclitum dabit vobis, qui non, sicut ego, post breve tempus a vobis discedat, sed ut maneat vobiscum in æternum. P. Patrizi exponit: alium præter me. Ita ut Jesus eis παράκλητος in cœlo maneat, juxta Jo. 14, 18. Videtur tamen rectius exponi: alium pro me discessuro. Hic quæruntur tria.

# Quæritur 1º quid sonet vox Paraclitus.

R. Si etymon spectetur, παρακαλέω, παράκλητος est advocatus. Sensus autem multiplex: a) causæ defensor. Ita 1 Jo. 2, 1. Ita et classici et Judæi talmudistæ (בְּלֵלְיםְׁא). Ita Patrizi hoc loco. - b) consolator. Ita Aquila in Job 16, 2; et ex analogia ad παράκλητις, consolatio, 2 Cor. 1, 3; Luc. 2, 25; Act. 9, 31. Ita D. Beelen (1). — c) exhortator. Ita 2 Cor. 5, 20; Tit. 2, 6. — d) adjutor. Ita Lücke et Wahl in lexico. Schleusner, in lexico, vult hoc loco sonare: alienæ orationis interpres. Sed exempla allata ab eo nihil probant. Nam מליי in Job 16, 20 et 33, 23 sonat advocatum, causidieum.

Sensus *adjutoris*, utpote generalior, melius exprimit functiones Spiritus sancti apud apostolos; usus tamen loquendi pro παρακαλείν et παράλησις in N. T. magis commendat sensum con-

<sup>(1)</sup> Vide Epistels en evangelien voor zon- en feestdagen. In vig. Pentec.

solatoris, qui communiter ab interpretibus datur. Unde ab eo non recedendum putamus.

Quæritur 2º quid sibi velit in æternum.

R. Opponitur ad tempus breve quod Christus cum suis egit, ejusque ab eis discessum. IN ETERNUM igitur idem valet ac semper, ita ut nunquam Spiritus sanctus ab eis discedat. Hinc. si Christus hæe dicit apostolis pro ipsis solis, sensus est. Spiritum eos quoad vixerint non relicturum, ita ut apud ipsos in terris Jesu absentis locum teneat. — Si ipsis dicitur pro universa ecclesia docente, tunc sensus locutionis IN ETERNUM est. usque ad finem mundi. Itaque

Quæritur 3º utrum Christus hic Spiritum sanctum promittat solis apostolis, an toti ecclesiæ docenti per apostolos repræsentatæ.

Prænoto: Qui tenent Christum de Ecclesia hic locutum esse inter Patres Joannis commentatores inveni neminem 45, interpretes vero 7: V. De Buck, Salmeron, a Lapide, a Piconio, Bisping, Hengstenberg, Baumgarten-Crusius. Patres quos vidi 7 et interpretes 17 de solis apostolis exponunt; neminem tamen inveni qui expositionem de Ecclesia positive excludat. Neque desunt Patres qui textus de Spiritu sancto citantes eos Ecclesiæ applicent. Ita v. g.

Tertullianus (De Præscript, c. 28): « Age nunc, omnes erra« verint; deceptus sit apostolus de testimonio reddendo; nullam
« respexerit Spiritus sanctus ut eam in veritatem deduceret
» (Jo. 14, 26). — S. Pacianus (Ad Sempron. Ep. I, n° 3): « Mul« tos nos Spiritus sanctus edocuit, quem paracletum apostolis et
« magistrum Deus misit e cœlis. « – S. Irenæus (Hær. 3, 17, 2, 3):
« Et Dominus pollicitus est mittere se Paracletum, qui nos ap« taret Deo. » — « ... quem ipsum (Spiritum) iterum dedit
« Ecclesiæ, in omnem terram mittens de cœlis Paracletum. »
« – S. Hilarius (In ps. 125, n° 7): « Sumus nunc quidem conso« lati, quia Dominus ait: Mittet vobis et alium consolatorem. «
R. 1ª sententia. Solis apostolis.

Rationes. 1) Christus totus est in consolandis apostolis Magi-

<sup>(</sup>i) S. Cyrill. Alex. exponit de fidelibus passim Jo. 16, 7 et Spiritus sancti promissionem, ubi de Jo. 17, 20.

stri instantem discessum dolentibus. — 2) Hinc alium pro se consolatorem promittit iis unis qui corporali sua præsentia erant mox privandi, id est, apostolis suis. — 3) Secus cur non addidisset, ut c. 17, 20: " et cum iis qui credituri sunt per verbum vestrum in me? " — 4) Promissio est conditionalis, debetque conditio a solis apostolis impleri : Si diligitis me : mandata mea servate (v. 15).

2ª sententia. Apostolis eorumque successoribus.

Rationes. 1) Promititur Spiritus veritatis qui apostolos doceat omnem veritatem (16, 13): hoc autem ad quid, nisi ut ipsi doceant omnes gentes... quæcumque Christus eis mandareral (Matth. 28, 20)? Sed codem vel etiam potiori jure Spiritus sancti doctrina indigebant apostolorum successores. — 2) Christus ipse se verba sua non ad apostolos limitare innuit v. 12°, ubi dicit: qui credit in me... Et illo loco pergit agere de donis quæ post discessum suum elargietur. — 3) Ex eventu constat die Pentecostis et postea Spiritum sanctum non venisse in solos apostolos.

Respondetur ad argumenta 1° sententiæ. Ad 1) Non minus intendit totam ecclesiam suam per Spiritum suum consolari. — Ad 2) A tota quippe ecclesia sua corporaliter discessurus erat. — Ad 3) Nihil addit quia ii quos tunc coram habebat ecclesiam suam satis repræsentabant. — Ad 4) Potuit velle Christus ut ii qui columnæ essent Ecclesiæ futuri, hoc charisma per practicam Christi dilectionem quodam modo toti Ecclesiæ impetrarent.

Conclusio. Probabilior est hæc 2ª sententia, pro qua stant Patres antiquissimi, quæque ita ab eis adhibetur ut appareat eam fuisse in confesso inter fideles; quæ præterea bonis rationibus nititur, et a nemine positive rejicitur. Unde: UT MANEAT IN ÆTERNUM intellige, ut maneat usque ad consummationem seculorum, seu ad finem mundi.

Nota. Sunt qui ex verbis, ul maneat vobiscum in ælernum, deducant apostolos a die Pentecostis fuisse in gratia sanctificante confirmatos. — At sufficit ad verificandum textum fuisse promissum Spiritum sanctum ea ratione ut, quantum est de se, non esset recessurus. Ita et qui manducat hunc panem, dicit Christus, vivet in ælernum (Jo. 6, 59). Accedit quod, ut diximus,

promissio Spiritus sancti respicit totam Ecclesiam. Ergo non exprimit donum apostolis solis personale.

V. 17. SPIRITUM VERITATIS. Genitivus est substantice simul et causæ: ille qui et in se est substantialis veritas et veritatis infallibilis revelator. — QUEM MUNDUS NON POTEST ACCIPERE, mundus ille perversus, in sensu composito, id est, quamdiu talis voluntarie remanet. Mundus ille est regnum Satanæ qui est pater mendacii (8, 44). — Quia non videt eum, nec scit eum. En ratio : defectus debitæ dispositionis. Qualis? Visionis et notitice Spiritus sancti, quippe quæ visio intellectualis est, et supernaturalis esse supponitur, uti et notitia. Idem fere S. Paulus, 1 Cor. 2, 14: Animalis homo non percipit ea qua sunt Spiritus Dei. -- Visio et notitia Spiritus sancti est per lumen fidei quo mundus caret. -- Cf. etiam Sap. 6, 14: Presoccupat (Sapientia) qui se concupiscunt, ut eis se prior ostendat. Ad quod S. Thomas (in h. l.) : " Dona spiritualia non accipiuntur nisi Toletus : - Nec videt oculis corporeis, nec mente cognoscit. --Quæ expositio etiam nobis placet, quia est simplex, et confirmatur ex sequentibus, ubi non dicitur, vos videtis, sed tantum, cognoscitis, γινώσκετε.

VOS AUTEM COGNOSCETIS EUM. Græce γινώσχετε. Ita et Syrus:

(ΔΔ) καν , et melius quadrat cum præcedentibus, at minus cum sequentibus. Præterea græci codices accentibus instructi passim habent μένει, manet, non vero μενεῖ, manebit; pauci insuper habent ἐστιν pro ἔστιν. Igitur probabilius Christus dixerit: vos autem cognoscilis eum, quia apud vos manet et in robis erit. Tunc sensus: Vos, secus ac mundus, nostis Spiritum sanctum, quia apud vos manet per gratiam sanctificantem, et in vobis erit per gratiam ampliorem et specialem virtutem, quam in vos die Pentecostis illapsus in intimo animo vestro exseret.

— Si præfertur μενεῖ, tunc forte ὅτι sumendum erit sensu proplerea (ut conjicit Grotius; sed hoc est durum valde. — Tandem si γινώσχετε est præsens pro futuro, ut legit Vulgata, tunc subaudiendum, cognoscilis eum nunc; et sic τὸ cognoscetis refertur ad pleniorem cognitionem quam accipient die Pente-

costis. — Lectio apud vos manebit et in vobis erit non est tautologica: nam manebit indicat Spiritus sancti apud apostolos futuram præsentiam pro præsentia Christi jam discessuri: in vobis erit dicit modum hujus præsentiæ.

# Jesus apostolos revisurus.

18. Non relinquam vos orphanos: veniam ad vos. 19. Adhuc modicum: et mundus me jam non videt. Vos autem videtis me: quia ego vivo, et vos vivetis. 20. In illo die vos cognoscetis quia ego sum in Patre meo, et vos in me, et ego in vobis.

V. 18. NON RELINQUAM VOS ORPHANOS, VENIAM AD VOS. Quæritur de quonam *adventu* Christus hoc loco dicat.

R. 1<sup>a</sup> sententia. De adventu in corpore glorioso post resurrectionem per quadraginta dies. Ita Euthymius, Tolet, Lucas Brug., Salmeron, Theophylactus, S. Thomas, Patrizi.

Rationes. 1) Orphani debebant esse tantum usque ad Jesu resurrectionem. — 2) Post resurrectionem mundus Jesum non amplius vidit, sed apostoli eum viderunt. — 3) Visuros eos se dicit, quia ego vivo (v. 19): revixit autem in resurrectione.

Contra est: a) ET VOS VIVETIS (V. 19) nequit vitæ a Christo in resurrectione recuperandæ esse correlativum: apostoli enim tunc non resurgent. — b) Paucæ apparitiones non efficient perennem mansionem de qua v.  $23^{\circ}$ , et quæ videtur ut effectus hujusmodi adventus proponi.

2ª sententia. De adventu in corpore die judicii. Ita Maldonatus, et ante eum S. Augustinus et S. Cyrillus, qui tamen præferre videtur 3ª sententiam.

Rationes. 1) Ita, aiunt, loco parallelo v. 3°. — 2) V. 20°, hæc cognitio visionem beatificam insinuat, qua plene cognoscant mysterium SS. Trinitatis.

Contra est: a) V. 19. Tempus judicii ultimi nequit dici adhuc modicum. — b) Tunc etiam mundus eum videbit. — c) V. 23 non videtur cœleste præmium indicare, sed plenam cognitionem aliquam per fidem.

3° sententia. De adventu Christi die Pentecostis in et cum Spirilu sancto. Ita S. Cyrillus, Beelen, Bisping, Maier, Tholuck. Rationes. 1) De eo adventu omnino verificantur dicta v. 19-23, posita consubstantialitate et circuminsessione trium Personarum. — 2) Ratio istius adventus Christi est Christi ipsius vita divina apostolis ceterisque Christi amicis analogice communicanda (v. 19): hæc autem vita per adventum sancti Spiritus ad abundantiam usque data est.

**Contra est**: a) Christus hic *suum* adventum ab adventu Spiritus sancti contradistinguit, ad ampliorem discipulorum consolationem. — b) Dixit Paraclitum *alium a se*: ergo non censetur reditum suum cum Spiritus sancti adventu identificare.

4° sententia. De adventu Christi reali sed mystico in quantum ipse est ζων et ζωοποιών, vivens et virificans. Et in hac expositione alii includunt apparitiones post resurrectionem ut perennis energiæ vivificæ pignora, alii easdem excludunt. Ita S. Chrysostomus & Hengstenberg, Olshausen, Lücke.

Rationes. 1) Ceteris exclusis hac expositio remanet. — 2) Optime quadrat v. 23°.

Contra est, talem adventum Christi apostolis tunc jam præsto fuisse, siquidem omnibus Dei amicis contingit; Christus autem de adventu noro et futuro dicit. reniam. cognoscetis. — In quod tamen incommodum non incidunt ii qui adventum hunc incipere dicunt a die resurrectionis vel Pentecostis, per pleniorem vitæ communicationem deinceps continuandam in perenni mansione.

Conclusio. Inclinamur magis in sententiam primam. Et ad objecta respondemus: ad ai et vos vivetis: et quum resurrexero, vos critis superstites: nemo enim vestrum mecum morietur. — ad b) A versu 21 incipit alia orationis series: ibi agit Christus de interna sui communicatione, non solis apostolis, sed omnibus diligentibus se. — Tunc nihil poterat eos consolari magis quam persuasio se postea Jesum vivum visuros. Cf. Jo. 16, 16.

Juxta hanc expositionem, Christus hunc suum adventum in carne vitae reddita proponit ut consolationis motivum sextum.

V. 19. Adhuc Modicum, aliquot horarum spatium, et mundus ille perversus me jam non videt (intellige, *videbit*). Nam post mortem non nisi discipulis meis apparebo. Cf. Act. 10, 41. — VOS AUTEM VIDETIS ME, id est, *videbitis* me post modicum, QUIA

EGO VIVO, unde et a morte non tenendus, ET VOS VIVETIS: ita et VOS VIVETIS me viventem videre poteritis et in vita hac et in futura. — Septimum dici potest consolationis argumentum. — Dicit vivo in præsenti. respectu vitæ divinæ forte, per quam et vitam humanam resumpturus sit.

V. 20. IN ILLA DIE, tempore illius vitæ meæ gloriosæ (in quo potest et dies Pentecostes tamquam terminus includi), vos cognoscetis tria mysteria fidei præcipua: quia ego sum in patre, Filius Dei Patri consubstantialis, — et vos in me per assumptam a me vestram naturam in incarnatione, — et ego in vobis per veram et specialem divinitatis meæ in vobis præsentiam, qua filii Dei adoptivi et divinæ naturæ consortes efficiamini. Ita Cyrill. Alex.. Tolet. — S. Chrysost.: — in vobis, secundum concordiam et auxilium divinitus præstitum.

Tamen 70 vos in ME alii forte melius exponunt, juxta 15, 1-10: vos in me ut palmites in vite, totum vitalem influxum ex me mutuantes, seu quod idem est, ut membra in capite, capiti adhærentia et per caput viventia; talis autem unio supponit etiam aliam unionem moralem per dilectionem. Est vero prior unio seu mansio physica, fundata in dono physico gratiæ sanctificantis.

In præsenti versiculo alii vident comparationem inter immanentiam mutuam Patris et Filii Dei, et immanentiam mutuam Christi et apostolorum; alii nullam ibi comparationem agnoscunt. Prior opinio nititur Jo. 6, 58 et 17, 21-23, estque valde probabilis. At similitudo, ut patet, est tantum analogiæ, quod concluditur ex tota doctrina consubstantialitatis, ex una parte, et divinæ essentiæ incommunicabilitatis ad extra, ex altera parte. — Frustra igitur ex hoc versiculo sociniani contra divinitatem Verbi argumentum urgent.

# Patris et Filii in justis mansio.

21. Qui habet mandata mea, et servat ea, ille est qui diligit me. Qui autem diligit me, diligetur a Patre meo : et ego diligam eum, et manifestabo ei meipsum. 22. Dicit ei Judas, non ille Iscariotes : Domine, quid factum est, quia manifestaturus es nobis teipsum.

et non mundo? 23. Respondit Jesus, et dixit ei : Si quis diligit me, sermonem meum servabit, et Pater meus diliget eum, et ad eum veniemus, et mansionem apud eum faciemus. 24. Qui non diligit me, sermones meos non servat. Et sermonem quem audistis, non est meus, sed ejus, qui misit me, Patris.

- V. 21. Ne putent apostoli sibi solis Christi favores reservari, addit Dominus: Qui habet, audit, cognoscit, mandata mea et servat ea (audire enim et credere non sufficit. Ille est, et non alius, Qui diligit me opere et veritate. Huic Christus et Deus Pater vicem dilectionis rependent... et manifestabo ei meipsum, non oculis corporeis, nec cognitione mere speculativa mentis, sed modo intimo, ut explicabit v. 23°. Hic enim non est sermo de apparitionibus Christi viventis in carne post resurrectionem.
- V. 22. Judas, Thaddæus, frater Jacobi. Quid factum est, quid rei accidit, quod manifestaturus es nobis teipsum, et non mundo?... Redit ad dicta Christi, v. 19. 21. Non intelligit quomodo Messias possit deinceps latere mundo.
- V. 23. Responsio Christi ostendit manifestationem, de qua modo locutus est, esse totam internam : unde sit mundo plane impervia. SI QUIS (quisquis ille sit) DILIGIT ME, ... repetit dicta v. 21° ... ET AD EUM VENIEMUS per divinitatem mihi et Patri communem, ET MANSIONEM APUD EUM FACIEMUS, in anima ejus tamquam hospites in domo amica jugiter commorantes (1). Idipsum de Spiritu sancto S. Paulus (Rom. 8, 9, 11, 14-16, 26) et Christus (Jo. 14, 17). Adverte quomodo Christus se hic societ Deo Patri : quis nisi Deus talem sibi cum Deo societatem merito vindicare posset?

V. 24. QUI NON DILIGIT ME, SERMONES MEOS NON SERVAT. Ergo dilectio Christi et mandatorum ejus observatio nequeunt separari. Hinc mundus, ut qui Christum non diligit, sermones ejus non servat, sed spernit: unde et Patris sermones spernit. Nam sermonem QUEM AUDISTIS NON EST MEUS, SED... PATRIS. Unde nec Filius nec Pater diligent mundum, nec se ei manifestabunt. — Et sane qui Christum non diligit primum omnium mandatorum violat.

<sup>(1)</sup> Sublimia valde de hoc loco habet Bossuet op. cit. La Conc. 1re partie, 93e jour.

Bene P. Patrizi ita totum sermonis præsentis Christi ambitum complectitur: - Ei se manifestabit qui a Patre et ab ipso diligetur. Is a Patre et ab ipso diligetur qui ipsum diliget. Is ipsum diligit qui ipsius præcepta observat. -

# Omnia docturus Spiritus sanctus.

25. Hæc locutus sum vobis apud vos manens. 26. Paraclitus autem Spiritus sanctus, quem mittet Pater in nomine meo, ille vos docebit omnia, et suggeret vobis omnia, quæcumque dixero vobis.

V. 25. Hæc locutus sum vobis apud vos manens in carne mortali, vobis adhuc obscura et incompleta (16, 12) dicens.

V. 26. PARACLITUS AUTEM SPIRITUS SANCTUS, idem de quo supra, et quem nunc vocat proprio nomine. In quod S. Thomas (in h. l.: "Spiritus est quia movet corda ad obediendum Deo; " sanctus quia consecrat nos Deo. " — QUEM MITTET PATER IN NOMINE MEO. Hic distincta mentio trium Personarum SS. Trinitatis. Notandum in hoc sermone Christum, quoties de sancto Spiritu loquitur, toties se et Patrem commemorare. — MITTET. non motu locali, ut patet. Essentiale est notioni missionis: 1) terminus a quo, qui hic est Deus Pater, — 2) persona (vel res) missa, qui est Spiritus sanctus adeoque necessario persona a Patre distincta: nemo enim seipsum mittere concipitur, -3) terminus ad quem, qui sunt animi apostolorum quibus novo modo se præsentem faciat, — 4) habitudo inter personam missam et mittendem, quæ in mittente supponit aliquam dignitatem, in missa, aliquam subordinationem, saltem analogicam. Talis autem subordinatio in divinis Personis nequit excogitari nisi relatio originis, vi cujus Spiritus sanctus a Patre procedat. -Nota terminum ad quem hujus missionis esse operationem divinitatis ad extra, toti Trinitati communem, nec nisi per appropriationem soli Spiritui sancto tribui. — IN NOMINE MEO, id est, me postulante, juxta 14, 16. — ILLE VOS DOCEBIT OMNIA, intellige quæ ordinem supernaturalem spectant, et suggeret, in memoriam revocabit, ὑπομνήσει, vobis omnia Quiecumque dixero vo-BIS. Græce α εἶπον, quæ dixi, et in specie quæ modo dixi.

Christus hic, uti v. 16°, respicere censendus est universam ecclesiam docentem. - Jesus igitur (ut humano modo loquamur) intendebat tunc sermonem claudere; quum autem perspiceret discipulos adhuc multa non bene intellexisse, ideoque hæsitare, ad pleniorem declarationem eos ad Spiritus sancti internam doctrinam remittit.

## Pax data discipulis.

- 27. Pacem relinquo vobis, pacem meam do vobis: non quomodo mundus dat, ego do vobis. Non turbetur cor vestrum, neque formidet. 28. Audistis quia ego dixi vobis: Vado, et venio ad vos. Si diligeretis me, gauderetis utique, quia vado ad Patrem: quia Pater major me est. 29. Et nunc dixi vobis prius quam fiat: ut cum factum fuerit, credatis. 30. Jam non multa loquar vobiscum: venit enim princeps mundi hujus, et in me non habet quidquam. 31. Sed ut cognoscat mundus quia diligo Patrem, et sicut mandatum dedit mihi Pater, sic facio. Surgite, eamus hinc.
- V. 27. Suis jam abiturus valedicit. PACEM RELINQUO VOBIS, PACEM MEAM DO VOBIS. Hæc formula salutandi invicem et valedicendi, Judæis et ceteris Semitis usitata est. Nos salutem amicis apprecamur, Semitæ pacem. Hinc fere sensus Christi: « Valete, omnia prospera vobis apprecor. « Non Quomodo mundus dat, ego do vobis. Significat Christus deprecationem hanc suam non esse inanem formulam, ut inter mundanos, sed dono divino vere efficacem: pacem meam do vobis: neque se, ut mundum, bona terrena sed æterna suis apprecari. Quibus auditis rursus apostoli tristitia opprimuntur: ideo consolationis argumentum Christus repetit: non turbetur cor vestrum.
- V. 28. Audistis enim ... vado equidem, sed post modicum venio ad vos. Intelligit, post triduum. Vide ad v. 18. Immo nedum desolentur, ex amore in Magistrum gaudere potius deberent. Si diligeretis me, dilectione perfecta, qua meum magis bonum quam vestrum respiciat, gauderetis utique, quia vado ad patrem: hoc enim mihi bonum, quia pater Deus major me homine est, summa fruens felicitate et gloria, cujus huma-

nitas mea futura est particeps statim post mortem meam. — Hæc expositio videtur contextui accommodata. — Aliæ præterea fuere propositæ. Ita, Patrem dici Filio majorem etiam ratione divinæ naturæ Filii, quia Pater Filii origo est (Athan. Orat. 2 c. Arian., Basil. lib. 4 c. Eunom., Naz. Orat. 4 c. Arian., Chrysost. Hom. 74, Hilar. Trin. 9). Sed hic sensus, quamvis utcumque defendi in se possit, non congruit loco nostro, ubi Christi discessus ad Patrem ideo dicitur ei optandus quia Pater ipso major est. — Præterea Chrysostomus exposuit: — quia Pater major me est in vestra opinione. — At ratiocinium Christi realitatem supponit non subjectivam solum sed objectivam. — Alii: Pater major me est, adeoque efficacius quam ego poterit vos defendere. — At quid hoc ad dilectionem Christi, de qua hic: Si diligeretis me?

Ariani in hoc textu præcipuum robur suæ hæreseos constituebant. Sed frustra, quum in Christo duplex sit natura. — Nos igitur cum Ecclesia in symbolo athanasiano : æqualis Putri secundum divinitutem : minor Patre secundum humanitatem. Lege S. August. in h. l.

V. 29. ET NUNC DIXI VOBIS PRIUSQUAM FIAT, UT QUUM FACTUM FUERIT CREDATIS: ut quum eventus prædicta a me vera esse probaverit, credatis omnia quæ de me, de Patre meo, de Spiritu sancto etc., vobis revelavi.

V. 30. Jam finiendum colloquium: venit enim (ἔργετα, instat princeps mundi nujus in me impetum faciens cum asseclis suis. Satanam intelligit, qui Judam, Judæos aliosque ad necem Christi movet. — et in me (ἐν ἐμοὶ) non habet quidquam. Id est, ego, utpote a peccato immunis, nullo jure sub istius principis potestate sum. Unde non ita me invadit quasi rex subditum suum:

V. 31. SED ei jam me trado, UT COGNOSCAT MUNDUS Universus QUIA DILIGO PATREM et, ut hanc probem dilectionem, SICUT MANDATUM DEDIT MIHI PATER, SIC FACIO, ei obediendo usque ad mortem. — SURGITE, EAMUS HINC. Eos tunc surrexisse a mensa et ex cœnaculo abiisse, dubitari vix potest. Sunt qui putent, statim post hæc verba Christum cum discipulis domo egressum esse versus hortum olivarum et reliquum sermonem inter cundum

absolvisse (Patrizi); cui opinioni favet 16, 32 : ea enim quæ Christus ibi dicit, narrantur a Synopticis ut dicta inter eundum ad hortum. Vide præterea commentarium nostrum ad 15, 1 et 17, 1. Mirum tamen quod evangelista eos abiisse non dicit. — Alii conjiciunt reliquisse quidem eos loca sua et paululum processisse; sed, ut fit quando Pater amantissimus abiturus est, eos sive ad januam cænaculi sive in atrio domus aliquot tempus substitisse, et sic Magistri verba excepisse Decem temporis momentis potuit Christus reliqua absolvere. — Utraque sententia probabilis est; prior magis placet.

# CAPUT XV.

Argumentum. Vitis et palmites: necessitas unionis cum Christo (1-11).

— Mandat Jesus suis mutuam et generosam dilectionem ad normam dilectionis suæ (12-17).

— Roborat suos contra odium mundi, necessarium sed minime excusandum (18-25).

— Iterum eis promittit Spiritum sanctum, in quo et cum quo Christo perhibeant testimonium (26, 27).

#### Vitis et palmites.

1. Ego sum vitis vera : et Pater meus agricola est. 2. Omnem palmitem in me non ferentem fructum, tollet eum : et omnem, qui fert fructum, purgabit eum, ut fructum plus afferat. 5. Jam vos mundi estis propter sermonem, quem locutus sum vobis. 4. Manete in me : et ego in vobis. Sicut palmes non potest ferre fructum a semetipso, nisi manserit in vite: sic nec vos, nisi in me manseritis. 5. Ego sum vitis, vos palmites : qui manet in me, et ego in eo, hic fert fructum multum : quia sine me nihil potestis facere. 6. Si quis in me non manserit: mittetur foras sicut palmes, et arescet, et colligent eum, et in ignem mittent, et ardet. 7. Si manseritis in me, et verba mea in vobis manserint : quodcumque volueritis petetis, et fiet vobis. 8. In hoc clarificatus est Pater meus, ut fructum plurimum afferatis, et efficiamini mei discipuli. 9. Sicut dilexit me Pater, et ego dilexi vos. Manete in dilectione mea. 10. Si præcepta mea servaveritis, manebitis in dilectione mea, sicut et ego Patris mei præcepta servavi, et maneo in ejus dilectione. 11. Hac locutus sum vobis : ut quadium meum in vobis sit, et qaudium vestrum impleatur.

Quærunt interpretes, qua occasione cœperit Christus loqui de vite et de palmitibus. Ii qui ponunt alteram sermonis Christi partem in via fuisse pronunciatam, tenent occasionem hæc dicendi desumpsisse Christum ex vineis quas obviam habuit egrediendo e civitate. De quibus Fl. Joseph (Ant. 15, 11, 3 et Bell. jud. 5, 5, 4).

Neque etiam prætereundum nobis est, in Veteri Testamento eamdem allegoriam non semel adhiberi, et Messiam sub vitis imagine prænunciari. Vide Eccli. 24, 23: Ego quasi vitis fructificavi... Ps. 79, 9. 15; Is. 5, 1-7; Ezech. 15, 2-6. Quando ergo dixit Jesus, Ego sum vitis vera, ή ἄμπελος ή ἀληθυά, ad illam procul dubio vitem alludebat, sub cujus figura Messias olim prædictus fuerat.

- V. 1. EGO SUM VITIS VERA. " Dominus in hoc sermone, ait S. Thomas, intendebat animos discipulorum confortare contra unum quod imminebat in præsenti, quod erat passio ejus; et aliud quod timebatur futurum, scilicet tribulatio eis superventura. "Primum supra audivimus, nunc ad alterum accedit, monendo eos ut post mortem suam ipsi arcte inhærere pergant neve a mundi insectationibus timeant. — Quomodo sibi sit inhærendum, per allegoriam proponit vitis et palmitum. Se dicit VITEM. per similitudinem; veram, ut in se verificans sensu altiori ac proinde veriori quidquid est in vite quoad palmites ejus. Cf. Jo. 6, 32; 1, 9. Ita et Ecclesia : « Ipse enim verus est agnus » Est autem vitis secundum humanitatem per quam fideles, palmites. sibi unitos habet; sed secundum divinitatem suam habet hæc vitis vim ut in palmites vitam æternam influat. Subauditur : et homines mihi conjuncti sunt palmites. -- ET PATER MEUS AGRI-COLA EST, curam habens, non *vilis* illius quæ cultura nulla eget; sed ita loquitur Christus quia opera divinitatis solet Patri adscribere (1).
- Ex hisce duabus sententiis Arius contra veritatem catholicam argumentabatur, probare contendens Filium alterius esse substantiæ inferioris a Patre; dicebat enim: Vitis et agricola non sunt ejusdem substantiæ; ergo nec Filius et Pater: ille enim viti, hic agricolæ confertur. (Tol.). Sed Patres argumen-

<sup>(</sup>i) Cf. S. August, in Breviario : lectiones 3<sup>1</sup> nocturni de communimartyrum tempore paschali.

tum retorquebant ita: Vitis et palmites sunt ejusdem substantiæ; ergo et Christus et apostoli sunt ejusdem substantiæ, quod ariani non admittebant. Veritas est, parabolam non esse inductam ad significandum qualis sit Filii et Patris substantia, sed quales sint relationes fidelium ad Filium et ad Patrem.

- V. 2. OMNEM PALMITEM IN ME existentem et non ferentem fructum bonorum operum, tollet eum ut inutilem et viti noxium: tales sunt qui credentes in Christum opera fidei suæ non conformant. et omnem qui fert fructum, purgabit eum, exuberantes surculos resecando, ut fructum plus afferat. Hæc verba generalia sunt et ad omnes fideles spectant, dicta tamen peculiari intentione propter Judam quem agricola sustulerat, ceterosque discipulos quos purgaverat. In genere Deus palmites frugiferos purgat quando a justis resecat quidquid ipsis potest esse impedimento quominus uberiores fructus salutis ferant.
- V. 3. JAM VOS MUNDI ESTIS (καθαροί sicut supra dixit καθαίρει), palmites ita purgati, propter sermonem quem modo locutus sum vobis, quo resecta vestra ignorantia (14, 6-11), præsumptio (13, 38), importuna tristitia (14, 1, 3, 27, 28), amor proprius (14, 8), etc. Sunt qui sermonem hunc Christi extendant ad omnem Christi doctrinam quam apostoli a triennio audierant. Sed hoc minus quadrat contextui.
- S. Augustinus (in h. l.) *sermonem* illum mundantem dicit intelligendum esse verbum fidei sub cujus pronunciatione confertur baptismus. Sed hæc expositio est et longius quæsita et a contextu aliena.
- V. 4. MANETE IN ME deinceps, ut hactenus, ET EGO manebo IN VOBIS. Ergo unio mutua sit oportet. Si quis Christo adhæret per fidem et dilectionem (v. 7. 9. 10), et Christus in eo manebit, seu ei se conjunget per dilectionem et perennis gratiæ infusionem.

Ad hæc S. Augustinus: "Manete, inquit, in me, et eyo in vobis. Non eo modo illi in ipso, sicut ipse in illis. Utrumque autem prodest, non ipsi, sed illis. Ita quippe in vite sunt pal-

- · mites, ut viti non conferant, sed inde accipiant unde vivant:
- " ita vero vitis est in palmitibus, ut vitale alimentum submini-" stret eis, non sumat ab eis. Ac per hoc, et maneutem in se ha-

" bere Christum et manere in Christo, discipulis prodest utrumque, non Christo. Nam præciso palmite potest de viva radice alius pullulare; qui autem præcisus est, sine radice non potest vivere. "

Idipsum jam Christus, asserens omnimodam necessitatem in se manendi: sicut palmes... sic nec vos, nec quivis alius... Ergo ad qualemcumque fructum vitæ æternæ conditio necessaria est adhæsio Christo per fidem et dilectionem. Primum est motivum inhærendi Christo.

V. 5. E contrario: Ego sum vitis, vos, omnesque fideles, PAL-MITES: QUI MANET ITA IN ME, ET EGO IN EO, HIC, et non alius, FERT FRUCTUM MULTUM, instillante me in animam ejus succos uberes et vitales gratiæ, QUIA SINE ME NIHIL quod fructiferum sit in salutem Potestis facere. Hinc, quod semper Patres valide pelagianis ex hoc textu opposuerunt, ad singulos actus salutares omnino requiritur influxus supernaturalis gratiæ Christi. Quod autem præter gratiæ habitualis influxum, animæ jugiter præsentem, requiratur insuper gratiæ actualis auxilium transitorium ad actum salutarem eliciendum, eodem nostro textu revelatur; hoc tamen non nisi Patrum traditionali expositione certum factum esse opinamur. — Ex alia parte, hoc textu minime probatur omnia impiorum opera esse peccata: possunt enim esse naturaliter bona et simul pro vita æterna sterilia. Neque ab opere salutari removetur liberum arbitrium : hujus enim est motui gratia in anima existenti vel obsequi vel se subtrahere, et quando ei obsequitur, ipsum illud obsequium est ex gratia et cum gratia.

V. 6. Declarat qualis sit sors palmitis infructuosi, si quis in me ita non manserit, mittetur foras sicut palmes confractus, a vite avulsus, et arescet, omni supernaturali vita privabitur, et colligent eum, et in ignem mittent, et ardet. Unde insinuatur impios a Christo voluntarie avulsos et ipsos fore inferni ignibus deputandos. — Notanda sunt in græco verborum tempora : ἐβλήθη ἔξω... ἔξηράνθη... συνάγουσιν... βάλλουσι... καίεται.

V. 7. Contra, felix conditio palmitis in Christo frugiferi, et alterum motivum ei adhærendi : si manseritis in me per fidem et verba mea in vobis manserint per caritatem opera fidei

conformantem, QUODCUMQUE VOLUERITIS PETETIS a Deo, ET FIET VOBIS. Cf. commentarium hujus (1 Jo. 5, 14): Quodcumque petierimus secundum voluntatum ejus, audit nos. Ita sane Christus, quia fructus vitæ supernaturalis per orationem impetrandi sunt.

- V. 8. Tertium motivum palmitibus ut Christo adhærentes fructificent. In hoc clarificatus est pater meus ut fructum plurimum afferatis. Ergo bona opera justorum gloriam Deo procurant. et (ita) efficiamini mei (è $\mu$ ol) discipula in gradu perfectiori, in discipulatu meo semper proficientes. Videtur Christus hisce verbis maxime intendere fructum propagationis evangelii ab apostolis producendum, in quo opere se ut Christi discipulos ejusque vicarios palam exhibituri sint.
- V. 9. Quartum motivum manendi in Christo: amor ex parte Christi ob quem amoris vicem ei rependere oporteat. SICUT DILEXIT ME PATER SIC ET EGO DILEXI VOS, non eodem gradu, ut patet, sed ob similem rationem, ut v. 10. MANETE IN DILECTIONE MEA: curate ut pergam semper vos diligere.
- V. 10. SI PRECEPTA MEA SERVAVERITIS, MANEBITIS IN DILECTIONE MEA, id est, ea conditione pergam vos diligere et ita vos vicissim me diligere probabitis, sicut et ego patris mei præcepta servavi (opere exsecutus sum), et ideo maneo in ejus dilectione qua me hominem complectitur. Cf. comm. ad 10, 17, 18.
- V. 11. HEC LOCUTUS SUM VOBIS, UT GAUDIUM MEUM (ἡ χαρὰ ἡ, ἐμὴ) IN VOBIS SIT. Quodnam hoc gaudium Christi? Respondet S. August.: " quod dignatur habere in nobis ", id est, ut videndo vos manentes in me, de hac vestra frugifera perseverantia gaudere possim, ET simul, ex efficaci influxu amoris mei in vos, GAUDIUM VESTRUM IMPLEATUR. Cf. Phil. 2, 2 et 1 Thes. 2, 19. Ita nos cum Tol., Luc. Brug., Salmer. S. Thomas vero et Beelen...: GAUDIUM MEUM: quo gaudeo de dirinitate mea. Minus placet.

#### Mutuæ dilectionis norma.

12. Hoc est præceptum meum ut diligatis invicem, sicut dilexi vos. 15. Majorem hac dilectionem nemo habet, ut animam suam ponat quis pro amicis suis. 14. Vos amici mei estis, si feceritis quæ ego præcipio vobis. 15. Jam non dicam vos servos : quia servus nescit quid faciat dominus ejus. Vos autem dixi amicos : quia omnia quæcumque audivi a Patre meo, nota feci vobis. 16. Non vos me elegistis : sed ego elegi vos, et posui vos ut eatis, et fructum afferatis : et fructus vester maneat : ut quodcumque petieritis Patrem in nomine meo, det vobis. 17. Hæc mando vobis, ut diligatis invicem.

- V. 12. HOC EST PRÆCEPTUM MEUM UT DILIGATIS INVICEM. Modo Christus ut dilectionis suæ conditionem posuerat observationem mandatorum suorum. Nunc unum ex his mandatis præ ceteris tamquam suum (†, ἐντο) †, ἐμὴ) discipulis inculcat... sicut dilexi vos, id est, caritate omnium maxima qua quis etiam vitam pro amicis profundat. Ita ipse Christus:
- V. 13. MAJOREM HAC DILECTIONEM NEMO HABET, qualis est mea in vos. UT ANIMAM SUAM PONAT QUIS. mortem subeat PRO AMICIS SUIS. At nonne major ea est dilectio qua quis animam suam ponat pro inimicis suis, juxta Rom. 5, 8? Respondeo: Comparatio Christi non cadit nisi in quantitatem astimationis. Major dilectio ea dicitur quæ plus dat ei quem diligit. Ceterum, ut recte advertit S. Thomas, peccatores pro quibus Christus mortuus est vere erant ei amici, non quidem quasi amantes, sed quasi amati.
- V. 14. vos amici mei estis, si feceritis quæ 672, quæcum-que) ego præcipio vobis, et in specie mandatum meum de fraterna dilectione.
- V. 15. Jam non dicam (λέγω, dico) vos servos, ut antea quandoque feci (Jo. 12, 26; 13, 16), quia servus nescit quid faciat dominus ejus, dominus non solet secreta sua etc. servis suis concredere. Vos autem dixi amicos, quia sicut amicos carissimos vos tractavi, nam omnia qu'ecumque audivi a patre meo scientiam divinam ab ipso cum divina natura habens, nota feci vobis, capacitatis vestre mensuram implendo. Cf. 16, 12. S. August, istud fèci exponit faciam, in vita scilicet beata futura; vel, nota nunc feci in spe.
  - V. 16. Hic, ait S. Thomas, ponit amicitiæ causam. Quasi

diceret: Tanta mea in vos amicitia tota est gratuita ex parte mea, et ideo tanto majoris facienda. Nam non vos me elegistis in amicum vestrum, sed ego elegi vos in amicos meos, et sic electos et a me justificatos posul, constitui, vos ut eatis (ενα όμεις ὑπάγνητε) in mundum universum (Marc. 16, 15), et fructum afferatis salutis in vobis et in omnibus gentibus, et fructus ille vester maneat in vitam æternam. — Et ut quod-cumque petieritis ad illum fructum pertinens... det vobis (v. 7).

Lege in h. l. S. Augustinum egregie disserentem de gratuitate primæ vocationis.

V. 17. H.EC omnia. quæ modo dixi, MANDO VOBIS, inculco vobis de meo vestri amore, UT.(eo fine ut) DILIGATIS INVICEM. -- Aliter Patrizi: -- Hoc est quod mando vobis, diligere invicem. -- Etiam probabilis expositio. -- Versiculus epiphonema continet.

## Odium mundi in discipulos.

18. Si mundus vos odit: scitote quia me priorem vobis odio habuit. 19. Si de mundo fuissetis: mundus quod suum erat diligeret: quia vero de mundo non estis, sed ego elegi vos de mundo, propterea odit vos mundus. 20. Mementote sermonis mei, quem ego dixi vobis: Non est servus major domino suo. Si me persecuti sunt, et vos persequentur: si sermonem meum servaverunt, et vestrum servabunt. 21. Sed hæc omnia facient vobis propter nomen meum: quia nesciunt eum, qui misit me. 22. Si non venissem, et locutus fuissem eis, peccatum non haberent: nunc autem excusationem 'non habent de peccato suo. 23. Qui me odit: et Patrem meum odit. 24. Si opera non fecissem in eis, quæ nemo alius fecit, peccatum non haberent: nunc autem et viderunt, et oderunt et me, et Patrem meum. 25. Sed ut adimpleatur sermo, qui in lege eorum scriptus est: Quia odio habuerunt me gratis.

V. 18. Mutuæ dilectioni discipulis commendatæ opponitur mundi in eos odium, contra quod bonus Magister jam eos roborat, ad quod, ait S. Thomas: -- primo rationes ex quibus eos consolatur proponit, secundo ipsas rationes exponit, tertio excu-

V. 19. Patet. ELIGERE DE MUNDO idem est ac vocare ad fidem et justificare.

V. 20. Evolvit dictum v. 18°. MEMENTOTE, ad vestram consolationem, SERMONIS MEI QUEM DIXI VOBIS pluries (Jo. 13, 16; Matth. 10, 24; Luc. 6, 40): SI ME PERSECUTI SUNT, prout fecerunt, ET VOS PERSEQUENTUR; SI SERMONEM MEUM SERVAVERUNT, ET VESTRUM SERVABUNT. Quum autem, ut probe nostis, sermonem meum minime servaverint, ne exspectetis eos sermonem vestrum servaturos.

V. 21 SED HÆC OMNIA FACIENT VOBIS PROPTER NOMEN MEUM: quia estis mei discipuli. Et ratio cur me in vobis impetant ea est, quia culpa sua nesciunt eum qui me misit esse Deum ipsum cui omnem suam fidem ac reverentiam et omne obsequium debeant, et sic me ut Messiam suum nolunt recipere.

V. 22 et 23. Clara sunt ex sæpe expositis in commentario.

V. 24. SI OPERA NON FECISSEM IN EIS QUÆ NEMO ALIUS FECIT, intellige, quoad modum et numerum. Christus miracula fecit quasi innumera, et quidem potestate sibi propria, et non raro explicite in confirmationem divinæ suæ missionis. Non ita in prodigiis sanctorum Veteris Testamenti. Cf. Marc. 1, 32-34; 6, 56; Matth. 8, 16.

V. 25. IN LEGE EORUM, Ps. 34, 19: Non supergaudeant mihi qui adversantur mihi inique: qui oderunt me gratis et annuunt oculis, ubi sensus literalis videtur messianicus esse. Cf. Ps. 34, 18 et 21, 23. UT ADIMPLEATUR: ideo hæe faciant necesse est, ut adimpleatur hoc vaticinium. Vide dicta ad Jo. 12, 38. — GRATIS, id est, sine causa et ratione.

Tota have Christi doctrina apostolis (Act. 5, 41) et deinceps martyribus, confessoribus omnibusque passim fidelibus, in sibi Ecclesia que ab impiis immissa tribulationum procella, ineffabilis consolationis, roboris et gaudii argumentum semper fuit.

## Testimonium Spiritus sancti.

26. Cum autem venerit Paraclitus, quem ego mittam vobis a Patre, spiritum veritatis, qui a Patre procedit, ille testimonium perhibebit de me: 27. Et vos testimonium perhibebitis, quia ab initio mecum estis.

V. 26. QUUM AUTEM VENERIT PARACLITUS... Nexus est : Isti increduli odio habuerunt me gratis. Hoc propheta prædixit, idipsum manifestabit venturus Spiritus sanctus. — VENERIT, ait, libere et sponte e cœlo ad vos non loci sed efficientiæ novitate. — PARACLITUS, Spiritus sanctus qui vos consoletur in tantis tribulationibus, QUEM EGO Filius Dei MITTAM VOBIS ut a me procedentem. - A PATRE, a quo una cum divinitate habeo spirationem activam, per quam a Patre et a me procedit Spiritus sanctus tamquam ab uno principio. - Recole dicta ad 14, 26 de missione in divinis. — SPIRITUM VERITATIS, cujus ideo essentialiter verum est testimonium, QUI A PATRE PROCE-DIT, estque proinde Patris Spiritus, adeoque testimonium ejus est auctoritatis divinæ, ILLE TESTIMONIUM PERHIBEBIT DE ME, per miraculum adventus sui, per charismata primævæ ecclesiæ communicanda, per prodigia ejus virtute ab apostolis aliisque fidelibus exercenda etc. — DE ME ut de Messia, justo et veraci, Patri consubstantiali

Quæritur cur non dixerit Christus : qui a Patre et a me procedit.

R. Quia Christus hic Spiritum sanctum proponit tamquam qui pro se Christo proferat testimonium divinæ auctoritatis. Christi autem divinitas apud adversarios in quæstione supponebatur: hinc processio Spiritus sancti a Filio nihil auctoritatis divinæ poterat apud istos Spiritui sancto conciliare. Processionem tamen a se implicite revelabat Jesus dicendo, EGO MITTAM.

— Hinc evanescit argumentum præcipuum Græcorum schismaticorum quod ex omisso et a me, in hoc textu, reponunt. — Lege S. Thom. in h. l.

N. B. Juxta doctrinam præsenti textu enunciatam, explicanda est sensu orthodoxo formula S. Jo. Damasceni etc.: "Dicimus

Spiritum sanctum procedere a Patre per Filium (ἀπὸ τοῦ πατρὸς διὰ τοῦ νίοῦ), at rero a Filio (ἀπὸ τοῦ νίοῦ) esse non dicimus. Quatenus nimirum per præpositionem ἀπὸ intenditur principium sine principio (αἴτιον ἀναργόν); per διά, principium habens ab alio ut sit principium. — Formula tamen catholica recepta est: a Patre et a Filio, seu a Patre Filioque.

V. 27. ET VOS, eo Spiritu repleti eoque inspirante, TESTIMONIUM simile PERHIBEBITIS de me, QUIA AB INITIO MECUM ESTIS : unde testimonium vestrum recipi mereatur. Cf. Act. 4, 20, 1 Jo. 1, 1 et Jo. 19, 35, ubi apparent apostoli de Christo testimonium perhibentes.

# CAPUT XVI.

Argumentum. Distinctius enunciat Jesus quales persecutiones discipulos maneant, et cur nunc tandem eas prædicat (1 4). — Rursus tristatos solatur asserens discessum suum adventus Spiritus sancti esse conditionem (5-7). — Quid S. Spiritus circa mundum sit manifestaturus (8-11). — Quid circa discipulos ipsumque Jesum acturus sit (12-15). — Obscure aliquid a se de suo discessu dictum elucidat (16-22). — Christi nomine rogandus Pater (23-28). — Ex Christi verbis confirmata fides apostolorum. — Quos tamen futuræ in passione sua dispersionis præmonet (29-32). — Tandemque ad plenam in se ob devictum mundum fiduciam animat (33).

#### Persecutiones tolerandæ.

- 1. Hac locutus sum vobis, ut non scandalizemini. 2. Absque synagogis facient vos: sed venit hora, ut omnis qui interficit vos, arbitretur obsequium se præstare Deo. 5. Et hæc facient vobis, quia non noverunt Patrem, neque me. 4. Sed hæc locutus sum vobis: ut cum venerit hora eorum, reminiscamini quia ego dixi vobis.
- V. 1. Arcte nectitur dictis in fine capitis XV. Hæc locutus sum vobis, has vobis persecutiones, incredulitatem et odium mundi, ejusdemque iniquitatis manifestationem per Spiritus sancti et vestrum testimonium, nunc prædixi, ut non scandalizemini, ne, dum videbitur mundus contra me triumphum agere, in fide vestra hæsitetis.
- V. 2. ABSQUE SYNAGOGIS FACIENT VOS. Græce ἐποτυναγώγους, a synagogis extorres, excommunicatione quadam expulsos. SED, id est, immo vero venit (ἔγγεται), instat hora, ut omnis qui interficit vos ex legis mosaicæ zelo erroneo, arbitretur obsequium se præstare deo. Error tamen ille erit culpabilis in causa. Erit enim vincibilis. Talis fuit error Sauli christianos persequentis. Cf. 1 Tim. 1, 13; 1 Cor. 15, 9; Phil. 3, 6, ob quem tamen Paulus se culpæ reum fuisse existimabat. Hæc Christus de persecutionibus Judæorum tantum.

Aliter S. Augustinus (in h. l.: "Extra synagogas facient "ros; sed nolite solitudinem formidare: separati quippe a congregatione eorum, tam multos in nomine meo congregabitis, "ut illi metuentes ne templum quod erat apud eos, et omnia "legis veteris sacramenta deserantur, interficiant vos: sic fundentes sanguinem vestrum, ut Deo se præstare arbitrentur obsequium. "Expositionem hanc suggessit sancto doctori particula sed enunciationem inchoans. Videtur tamen æquo subtilior, et parum adjunctis aptata: vix enim concipitur tantæ persecutionis prædictionem potuisse tunc apostolis ut consolationis motivum proponi.

V. 3. ET H.EC FACIENT VOBIS QUIA NON NOVERUNT PATREM, qua talem, NEQUE ME, qua Filium Dei et Messiam. -- Istud non noverunt valet noluerunt nosse.

V. 4. UT... REMINISCAMINI QUIA EGO DIXI VOBIS, et ex hac recordatione robur et consolationem et fiduciam accipiatis, scientes tales persecutiones nihil meæ divinitatis persuasioni detrahere debere, quum ipse eas prædixerim.

#### Venturus Paraclitus abeunte Jesu.

5. Hæc autem vobis ab initio non dixi, quia vobiscum eram: Et nunc vado ad eum, qui misit me; et nemo ex vobis interrogat me. Quo vadis? 6. Sed quia hæc locutus sum vobis, tristitia implevit cor vestrum. 7. Sed ego veritatem dico vobis: expedit vobis ut ego vadam: si enim non abiero, Paraclitus non veniet ad vos: si autem abiero, mittam eum ad vos.

V. 5. H.EC AUTEM VOBIS AB INITIO meæ vobiscum conversationis non dixi, quia vobiscum eram (1), et sic corpore et spiritu vobis præsens scandali pericula a vobis removebam. Subaudi : nunc autem dico, quia a vobis discessurus sum. ET NUNC VADO AD EUM QUI MISIT ME. His dictis Dominum parumper tacuisse

<sup>(1)</sup> Id non pugnat cum Matth. 10, 17-22, ubi prædixerat discipulis: Tradent ros in conciliis etc. Duo enim nune primum dicit Jesus: expellendos cos a synagoga, et interficiendos sub prætextu honorandi Deum. Utrumque supponit persecutionem valde pertinacem.

cogita, quum videret discipulos ob persecutionum prædictionem adeo tristitia occupatos ut ad ea quæ de discessu suo dicebat non attenderent. Ideo eorum attentionem suscitat dicendo cum tono admirationis: NEMO EX VOBIS INTERROGAT ME, QUO VADIS? Nemo vestrum nunc cogitat de interrogando me ulterius circa discessum meum. — Antea interrogaverant (13, 36; 14, 5); nunc nihil dicent.

- V. 6. SED QUIA HÆC, de instantis vobis persecutionis furore, DIXI VOBIS, TRISTITIA IMPLEVIT COR VESTRUM, quum tamen audientes me abire, gaudere potius deberetis.
- V. 7. SED tamen EGO VERITATEM DICO VOBIS; ergo credite mihi: nedum discessus meus, ut existimatis, vobis in malum cedat, erit vobis maxime utilis: EXPEDIT VOBIS UT EGO VADAM. Supra jam ostendit discessum suum utilem fore sibi ipsi (14, 28); nunc utilem discipulis probat. si enim... Ipsius mors, et per eam glorificatio apud Patrem, conditio est necessaria et sufficiens ut Spiritus sanctus ad apostolos veniat. Jam

Quæritur quare Christi discessus talis conditio fuerit.

**R.** Non ex natura rei quæ in Christo aliquam Spiritus sancti mittendi impotentiam supponeret : misit enim Spiritum qua Deus est, non qua homo. Sed ultima ratio est libera voluntas Dei ita disponentis. Cujus voluntatis possunt assignari plures rationes de congruo : a) Quo melius Spiritus sancti divinitas innotesceret : absente enim Filio, opera divina Spiritui deberi patebat. — b) Quia Spiritus sancti erat in Ecclesiam loco Christi succedere, ut Christi opus perficeret, ampliora in fideles dona effundendo. — c) Forte ex parte apostolorum ratio erat affectus vix non mere sensibilis erga Christi humanitatem ipsis corporaliter præsentem : absente Magistro affectus ille, licet sanctus, perfectior et spiritualis magis eyasurus erat.

Quod autem ex his Christi verbis deducunt aliqui, imperfectorum esse Christi humanitatem contemplari, perfectos vero. omissa humanitate, soli Verbo inhærere debere, falsum est et mysterio incarnationis injuriosum (1).

<sup>(1)</sup> Multis de hac opinione disserit S. Teresia, in Vita sua scripta a seipsa, cap. 22. Edit. gall. Bouix p. 275-291.

# Arguendus mundus a S. Spiritu.

- 8. Et cum venerit ille, arguet mundum de peccato, et de justitia, et de judicio. 9. De peccato quidem : quia non crediderunt in me : 10. De justitia vero : quia ad Patrem vado : et jam non videbitis me : 11. De judicio autem : quia princeps hujus mundi jam judicatus est.
- V. 8. ET QUUM VENERIT ILLE, ARGUET MUNDUM... ARGUET, ἐλέξγει, convincet (ita ut et mundo et ceteris omnibus fiat manifestum) mundum perversum, ut patet ex v. 11, ubi de principe hujus mundi. DE PECCATO a mundo perpetrato, peccato incredulitatis in Christum (v. 9), ET DE JUSTITIA, ET DE JUDICIO.
- V. 9 et 10. Primum membrum indicat totum contextum sic esse exponendum: De peccato, in eo consistente, quod non crediderunt in me; de justitia, in eo consistente, quod ego ad Patrem vado non amplius visibili modo reversurus ad vos; de judicio, in eo consistente, quod princeps hujus mundi jam judicatus (condemnatus) est. Sed ulterius

Quæritur de qua justitia Spiritus sanctus convincat mundum.

 ${f R}$ . Christus ipse ita explicat v.  $10^{\rm o}$ : QUIA AD PATREM VADO, ET JAM NON VIDEBITIS ME. Nihilominus hæe ipsa Christi explicatio non uno sensu accipitur.

\*\*Is sententia. De justitia hominibus per fidem et gratiam Christi consequenda. Ita August., Cyrill., Beda, Tolet. etc. Arguet mundum, falsam esse eam quam sibi arrogat justitiam, solamque veram esse quæ a Christo ut fonte emanat, et id QUIA AD PATREM VADIT non amplius reversurus, siquidem unica oblatione Patrem placavit et peccatoribus justitiam promeruit.

Ratio praccipua hujus sententiae esse videtur usus loquendi N. T., in quo solet peccato justitia juxtaponi. Unde nexum ita S. August. exponit: "De peccato quidem suo, de justitia vero arguitur aliena, sicut arguuntur de lumine tenebræ."

Contra est,  $a_i$  non servari in hac expositione consequentiam contextus (vide supra). —  $b_i$  non satis congrue exponi in hac sententia v. 10. pracipue el jam non videbitis me.

2ª sententia. De justitia et innocentia Christi, quem mundus persecutus est et ut sceleratum neci tradidit. Hanc justitiam meam manifestabit Spiritus sanctus, quia ego vado ad Patrem, ab eo glorificandus, quam gloriam meam et consequenter justitiam sanctis testabitur. — ET JAM NON TIDEBITIS ME in hac carnis meæ humilitate. Ita Chrysost.. Maldon., Luc. Brug. Beelen.

Ratio est explicatio a Christo data versu 10.

Contra est, non liquide exponi τὸ ET JAM NON VIDEBITIS ME. Quid enim hoc ad justificationem Christi? Unde videtur τὸ vado ad Patrem non respicere gloriam apud Patrem consequendam, sed tantum discessum Christi ex hoc mundo, ob quem futurus sit invisibilis.

**3º** sententia. De justitia discipulorum. Ita P. Patrizi : " De justitia vero, quia ad Patrem vado, et jam non videbitis me et tamen credetis."

Rationes. 1) JUSTITIA hæc opponitur PECCATO, de quo v. 9°. Hoc autem peccatum est incredulitas. Ergo hæc justitia erit fides in Christum. Non autem fides mundi, ut patet. Ergo fides discipulorum. — 2) Fides autem eo apparet illustrior quo objectum ejus est magis reconditum, secundum Jo. 20, 29, ubi de S. Thoma apostolo; et Heb. 11, 1. — 3) De tali jam fide arguetur mundus, quod eam sibi a discipulis ostensam amplexus non fuerit.

Contra est, ellipsim illam, et tamen creditis, duriusculam videri, neque etiam contextus consequentiam servari.

Conclusio. Tres expositiones habendæ sunt ut probabiles; nulla plene satisfacit; secundam tamen præferendam ducimus.

Quæritur quale sit hoc judicium, \*piσις?

R. Est judicium condemnationis in mundum latæ ipso facto quod non crediderit - in nomine unigeniti Filii Dei - (3, 18), et quod - sanctum et justum - interfecerit (Act. 3, 14). Quare autem ita condemnatus esse mundus arguetur? Respondet Jesus

V. 11. QUIA PRINCEPS HUJUS MUNDI JAM JUDICATUS EST. Principis enim condemnatio certum pignus condemnationis subditorum ejus. At ubi et quando princeps ille condemnatus fuit? In passione scilicet Christi, in qua hic moriens diabolum ejecit foras (12, 31). — Præteritum tempus (græce perfectum κέκριται)

ponit pro mox futuro. Hanc condemnationem dæmonis manifestabit Spiritus sanctus in ruina idololatriæ, energumenorum per signum crucis liberatione etc.

Et in genere Spiritus sanctus illam convictionem in mundo exercebit per ministerium apostolorum, aliorumque quos sua gratia repleverit.

## Filius a S. Spiritu clarificandus.

- 12. Adhuc multa habeo vobis dicere: sed non potestis portare modo. 13. Cum autem venerit ille Spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem: non enim loquetur a semetipso: sed quæcumque audiet loquetur, et quæ ventura sunt annunciabit vobis. 14. Ille me clarificabit: quia de meo accipiet, et annunciabit vobis. 15. Omnia quæcumque habet Pater, mea sunt. Propterea dixi: quia de meo accipiet, et annunciabit vobis.
- V. 12. Vult Dominus sermonem terminare, licet multa sibi dicenda supersint, quæ discipulorum captum excedant. Quænam autem hæc sunt?

Juxta Toletum : 1) divinitas Spiritus sancti. Hanc Dominus sæpe implicite docuerat, sed apostoli forte non intellexerant. — 2) vera ratio regni messianici. — 3) abrogatio legis veteris cærimonialis. — 4) plura spectantia regimen Ecclesiæ.

V. 13. QUUM AUTEM VENERIT ILLE SPIRITUS VERITATIS, de quo supra (14, 17; 15, 26), docebit vos omnem veritatem, δοηγήσει όμας εἰς πάστη τὰν ἀλάβειση, deducet vos in omnem veritatem, id est, dabit vobis intelligere et nosse omnem veritatem quam vobis habeo revelandam et nunc portare non potestis. — Ex his Christi verbis merito probatur revelationem christianam fuisse in apostolis completam. Hæc enim verba directe apostolos respiciunt; indirecte universam ecclesiam docentem, quam apostoli ibi repræsentant. Ita ut apostolis primum, et postea eorum successoribus, Spiritus sanctus semper sit viam ostensurus in omnem veritatem, ac proinde nullo tempore veritatem incompletam eis exhibiturus. Vide 14, 16, 17. — Non enim loquetur a semetipso, sed quecumque audiet loquetur. Hoc loco Christus

exhibet Spiritum sanctum tamquam legatum suum a se missum: ideo dicit, non loquetur a semetipso, aget nempe sicut legatus dum defert mandata mittentis se. Ita Christus de se etiam loqui solet quatenus est Patris legatus (12, 49, 50). — sed QUECUMQUE AUDIET LOQUETUR. Intellige: quæ audiet a me. Debet enim complere in apostolis doctrinam Filii quam tunc portare non poterant. Hic profecto est sensus obvius, qui tenendus est, nisi manifeste ostendatur falsus. — Ad hæc verba præclare disserit S. Augustinus (Tract. 99, n° 6-9) de processione S. Spiritus a Patre et a Filio. Locus prolixior est ut exscribatur, sed omnino legendus.

ET QUÆ VENTURA SUNT ANNUNCIABIT VOBIS. Dabit igitur apostolis donum prophetiæ, quo revera eos fuisse insignitos patet ex Apocalypsi: 2 Pet. 2, 1; Jud. 17. 18; quodque etiam post eos in Ecclesia perseveravit.

N. B. Ad rectam intelligentiam v. 14<sup>1</sup> et 15<sup>1</sup> sedulo notandum est. in V. T. præscientiam futurorum perpetuo apparere ut attributum incommunicabile divinitatis. Ita v. g. Is. 41, 22. 23; 44, 7; 45, 11; Dan. 2, 22. 47.

V. 14. ILLE ME CLARIFICABIT, divinitatem meam manifestam faciet, quia de meo accipiet, ἐχ τοῦ ἐμοῦ λήψεται: sumet, tamquam ex thesauro, ἐχ τοῦ ἐμοῦ, de plenitudine scientiæ meæ, notitiam illam rerum futurarum, et ita a me acceptam annunciabit vobis. Accipiendo scilicet a me illam futurorum notitiam, manifestabit me illam notitiam habere ut propriam, sicque ostendet me divinam habere naturam. Ad hæc S. Chrysost.: "Et quæ ventura sunt annunciabit. Hic maxime ostendit ejus dignitatem: nam Dei maxime proprium est futura prædicere."

V. 15. Hactenus ex V. T. edocti fuerant discipuli præscientiam futurorum solius Jehovæ, seu Dei Summi (Patris), esse propriam; quomodo ergo poterit eam Spiritus sanctus accipere, seu desumere ex scientia *Filii?* Difficultatem prævenit Christus et solvit: omnia quæcumque habet pater, mea sunt, adeoque etiam futurorum præscientia. Propterea dixi cum veritate: quia de meo accipiet, et annunciabit vobis. — Nota emphasim in ter repetito ἀναγγελεῖ ὑμῖν.

Juxta hanc interpretationem solide demonstratur ex hac pericopa processio Spiritus sancti a Filio. Spiritus enim sanctus, quum Deus sit, nequit a Filio accipere scientiam futurorum, nisi quatenus ab eo accipit dirinam naturam que cum illa scientia divina Filii identificatur. Præterea, si Filius habet omnia quæ Patris sunt (præter paternitatem, ut patet), sequitur Filium habere cum Patre communem spirationem activam, per quam procedit ab eo Spiritus sanctus. Nam hæc nullam dicit oppositionem relationis inter Patrem et Filium, quare est de utroque prædicanda. Ergo processio a Filio est hujus pericopæ sensus plenissimus, qui in ipsis Christi verbis necessario implicatur.

Jam de interpretationibus a nostra diversis.

1º Græcorum schismaticorum. A) Quæcumque a Patre audiet, loquetur... quia de meo Patre accipiet. Si enim voluisset dicere a se accipere Spiritum, dixisset. ἔξ ἐμοῦ. Igitur ἐχ τοῦ ἐμοῦ subaudiendum dicit πατρός. — Omnia quæ habet Pater mea sunt, unde scientia et doctrina Patris, mea sunt. Propterea dixi: quia de patre meo accipiet doctrinam Meam, et annunciabit vobis, sicque accipiens a Patre, me tamen clarificabit.

Ratio datur, quia 15, 26 dictus est Spiritus sanctus procedere a Patre; ergo ἐκ τοῦ ἐμοῦ λάζισται et poterat et debebat intelligi ἐκ τοῦ ἐμοῦ πατρός. Præterea, si Spiritus sanctus procederet etiam a Filio, id sane hoe loco Christus dixisset : processio enim a Filio fuisset Spiritui sancto summa ratio Filium glorificandi.

Contra est, a) graecitatem minime pati ut pronomen possessivum 705 2005 referatur ad nomen in phrasi non expressum.

b) agi hic non de ratione quae S. Spiritum movere possit ad Christum glorificandum, sed de gloria divinitatis Christi hominibus manifestanda; ergo non erat commemoranda hic processio, qui actus est ad intra, sed doctrinæ et præscientiæ communicatio, cujus est terminus ad extra.

co Jo. 15, 26 non excludit processionem a Filio, sed ab ea abstrahit, vel potius eam in missione satis revelat.

B) Quacumque audiet a Patre, loquetur... quia de iis qua

mea sunt accipiet a Patre ... Hunc, aiunt, esse Christi sensum manifestat versiculus 15, ubi explicat rationem ob quam potuerit merito dicere Spiritum accepturum de iis quæ sua (Filii) essent. Illam autem rationem dat quod omnia quæ habet PATER, mea sunt; unde sic concludant: quum Spiritus sanctus accipiat, utique a Patre, ea quæ Patris sunt, eo ipso accipiet ab eo quæ mea sunt. Quo ratiocinio Christus implicite negat a se procedere Spiritum sanctum. Nam si a Filio procederet Spiritus, per se pateret eum accipere a Filio ea quæ sunt Filii, et ratio addita versiculo 15 supervacanea foret, imo falsa.

Contra est, contextum potius postulare sensum: quæcumque a me audiet, loquetur, et quæ ventura sunt a me revelata annunciabit robis (vide commentarium). Igitur versiculus 15 exponendus est modo huic sensui congruo, prout in commentario præstitum est.

2° (S. Thom., Tol. etc.) ἐχ τοῦ ἐμοῦ: de mea divinitate accipiet et de ea annunciabit vobis. — Et v. 15° respondet tacitæ objectioni: Quum essentia quam accipit Spiritus sanctus sit Patris a quo procedit, cur Filius suam dicit? Responsio est: quia omnia Patris mea sunt, adeoque ejus virtus spiratrix tertiæ Personæ, ergo Spiritus etiam a me essentiam divinam accipit.

Contra est: a) Non de Christi divinitate tantum annunciaturus erat Spiritus sanctus sed docturus omnem veritatem.

— b) Interpretatio hæc versiculi 15 supponit Christum dicere versu 14, Spiritum sanctum accipere ea quæ Filii sunt, non a Filio sed a Patre, et sic importune favet Græcis.

**3º** (Luc. Brug., Maldon. etc.) Ille me clarificabit quia non aliam ac meam doctrinam tradet, nam de mea doctrina accipiet et annunciabit vobis. At ne videatur a missione Spiritus Patrem excludere, addit: Omnia quæ habet Pater mea sunt, ac proinde Spiritus Patris meus est: propterea dico vobis vere, quia de mea doctrina accipiet.

Contra est, in hac sententia non congruam dari rationem versiculi 15. Hujus enim obvius sensus foret: Omnia Patris mea sunt; ergo doctrina et scientia Patris meæ sunt: atqui Spiritus sanctus accipit a Patre doctrinam Patris (ut ab eo procedens); ergo etiam accipit a Patre doctrinam meam. Unde rursus ex

hoc textu flueret difficultas contra processionem a Filio, quæ importune Græcis arma ministraret.

Explicatio quam admittimus (post Hengstenberg) hanc difficultatem prorsus removet, et est facilior, utpote ex contextu et parallelismo Scripturæ melius fluens.

### Modicum et iterum modicum.

16. Modicum, et jam non videbitis me : et iterum modicum, et videbitis me : quia vado ad Patrem. 17. Dixerunt ergo ex discipulis ejus ad invicem : Quid est hoc, quod dicit nobis : Modicum. et non videbitis me : et iterum modicum, et videbitis me, et quia vado ad Patrem? 18. Dicebant ergo: Quid est hoc, quod dicit, Modicum? nescimus quid loquitur. 19. Cognovit autem Jesus, quia volebant eum interrogare, et dixit eis : De hoc quæritis inter vos, quia dixi, Modicum, et non videbitis me : et iterum modicum, et videbitis me. 20. Amen, amen dico vobis, quia plorabitis, et flebitis vos, mundus autem gaudebit : vos autem contristabimini, sed tristitia vestra vertetur in gaudium. 21. Mulier cum parit, tristitiam habet, quia venit hora ejus : cum autem pepererit puerum, jam non meminit pressuræ propter gaudium : quia natus est homo in mundum. 22. Et vos igitur nunc quidem tristitiam habetis, iterum autem videbo vos, et gaudebit cor vestrum : et gaudium vestrum nemo tollet a vobis.

V. 16. Modicum temporis fluet spatium, et (id est, quo elapso, per hebraismum. Cf. Os. 1, 4; Agg. 2, 7; Is. 10, 25; Jo. 14, 19; Heb. 10, 37) JAM NON VIDEBITIS ME: ET ITERUM post prius modicum, alterum modicum temporis fluet spatium, et hoc elapso VIDEBITIS ME, QUIA VADO AD PATREM, estque hæc ratio utriusque modici. Prius modicum intendi a Christo spatium aliquot horarum ante mortem suam, satis convenit, at

# Quæritur quale sit alterum modicum.

**R.** I sententia. (Cyrill., Chrysost., Beelen etc.: Alterum modicum terminatur in adventu Spiritus sancti, in quo Spiritu sancto Christum apostoli gaudentes visuri sint.

Rationes. 1) Quia vado ad Patrem videbitis me, id est, ideo mittam Spiritum sanctum in quo me videbitis. — 2) V. 23 vetat exponi de tempore post resurrectionem. Tunc enim discipuli Christum plura interrogarunt, v. g. Act. 1, 6; Jo. 21, 21.

Respondetur ad 1) Christus vadit ad Patrem per mortem et resurrectionem et ascensionem, quæ tria sumuntur ad modum unius. Ideo  $\vec{\tau}$  quia vado ad Patrem recte explicat utrumque modicum. — ad 2) V. 23 intendit interrogationes de discessu Christi et de sensu utriusque modici (v. 19 et 30). Tunc hæc omnia eventu perspicua ipsis erunt, adeoque non erit cur de iis interrogent.

2ª sententia. (S. August., qui et 4ª probat. Maldon. etc.) Prius modicum terminantes in Christi ascensione, alterum terminant in ultimo judicio seu altero Christi adventu.

Rationes. 1) Toto vitæ præsentis tempore apostoli tristitiam passi sunt, mundo interim gaudente (v. 20). — 2) V. 22. Gaudium restrum nemo tollet a robis. Hoc in beata vita tantum verificatur. — 3) Item non nisi tunc Christum nihil rogabunt, utpote omni scientia præditi et bonis omnibus affluentes.

3º sententia. (Patrizi) Alterum modicum terminat in ascensione Christi, et sic intelligit: et ilerum modicum et, illo elapso, in ascensione mea videbitis me euntem ad Patrem, Id est, 7ò quia vado ad Patrem vertendum esse: que je m'en vais à mon Père. Ita, ait, omnia plana fiunt et nitida in contextu.

Contra est, a) quia vado ad Patrem alibi proponi ut rationem allatam asserti præcedentis, ut Jo. 14, 28; 16, 10. Ergo non est probabile hic esse regimen voi videbitis me. – b) parallelismum enunciationis postulare ut terminetur in videbitis me, sicut prius membrum terminatur in non videbitis me.

4° sententia. (S. August., S. Thomas, Tolet., Luc. Brug., Hengst. etc.) Alterum modicum terminatur in Christi resurrectione. S. August.: "Post paululum enim passus est, et non viderunt eum; rursus post paululum resurrexit, et viderunt eum."

Rationes. 1) Tunc revera Christum viderunt. — 2) Tunc gavisi sunt gaudio deinceps non amittendo (v. 20. 22). — 3) Corporalis præsentiæ subtractioni opponi exspectatur corporalis

præsentiæ restitutio. — 4) V. 22, ubi *videbo ros* de visione spirituali vix potest exponi : tali enim visione Christus suos videt semper. — 5) Istud *modicum* consolationem discipulis afferet; cogitanda ergo consolatio omnium proxima, quæ est in resurrectione. — Hanc admittimus.

V. 17 et 18. Dedita opera ænigmatice locutus fuerat Dominus ut discipulis occasionem præberet de sensu suorum verborum inquirendi, quo magis eorum attentio erigeretur ad explicationem quam daturus esset. Itaque nec duplex *modicum* capiunt nec nexum inter idipsum et *vado ad Patrem*. Christus tunc sermonem interruperat, et apostoli inter se colloquebantur voce satis demissa ut Christus ea quæ dicerent naturali modo audire non posset (cf. v. 19. 30).

V. 19. COGNOVIT AUTEM JESUS omniscientia sua divina QUIA VOLEBANT EUM INTERROGARE de sensu verborum suorum. Ideo eos prævenit dicens: de hoc Quæritis inter vos. Rem sibi innotescere manifestat... Sequitur explicatio, post prius modicum ipsos tristitia opprimendos, post alterum modicum tristitiam illam in perpetuum gaudium esse convertendam.

V. 20. ... PLORABITIS ET FLEBITIS VOS, triduo mortis meæ (vide supra). Græce: κλαύσετε καὶ θρηγήσετε, lamenta edetis, mundus autem, Judæi inimici mei, postquam me occiderint, gaudebit et gaudio illo suo dolorem vestrum augebit: vos autem contristabimini interne, unde externe plorabitis... En modicum quo elapso non videbitis me. Sed post iterum modicum tristitia vestra vertetur in gaudium, quum videbitis me vitæ redditum et gloriosum.

V. 21. Duplicem illum statum et ab uno in alterum transitionem exemplo mulieris parturientis illustrat. Sie gloria Christi parienda est doloribus passionis ejus; apostoli autem ut erunt participes dolorum, ita et gloriæ erunt. Et sieut in partu dolor brevis est, gaudium nati infantis diuturnum, ita etc. Cf. Mich. 4, 9, 10; Is. 26, 17; Jer. 4, 31; Os. 13, 13.

V. 22. NUNC QUIDEM TRISTITIAM HABETIS. Per prolepsim dicit nunc, quia omnino instat passio. — ITERUM AUTEM VIDEBO VOS oculis corporis mei post resurrectionem gloriosi, ET GAUDEBIT COR VESTRUM. Cf. Jo. 20, 20; Luc. 24, 41; 24, 52, 53; Act. 5, 41;

1 Pet. 1, 8. ET GAUDIUM illud VESTRUM de gloria mea deque vestra mecum unione certaque mecum percipienda mercede, NEMO TOLLET A VOBIS. Non nisi abusu propriæ libertatis illud perdere potuissent. Et illud gaudium revera in apostolis, invito furore inferni, ineluctabile permansisse ostendunt acta et epistolæ eorum. Cf. Act. 5, 41; 2 Cor. 7, 4; 1 Thess. 3, 9; Jac. 1, 2.

### Christi nomine Pater rogandus.

25. Et in illo die me non rogabitis quidquam. Amen, amen dico vobis: si quid petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis. 24. Usque modo non petistis quidquam in nomine meo: Petite, et accipietis, ut gaudium vestrum sit plenum. 25. Hæc in proverbiis locutus sum vobis. Venit hora cum jam non in proverbiis loquar vobis, sed palam de Patre annunciabo vobis. 26. In illo die in nomine meo petetis: et non dico vobis quia ego rogabo Patrem de vobis: 27. Ipse enim Pater amat vos, quia vos me amastis, et credidistis, quia ego a Deo exivi. 28. Exivi a Patre, et veni in mundum: iterum relinquo mundum, et vado ad Patrem.

V. 23. ET IN ILLO DIE, post resurrectionem meam, ME NON ROGABITIS QUIDQUAM simile his quæ modo interrogare volebatis: omnia enim hæc quæ vobis modo dixi erunt vobis ex eventu perspicua. — ROGABITIS, ἐξωτήσετε, interrogabitis. — Hæc verba supponunt fore ut tunc, post alterum modicum, discipuli Christum possint quidem interrogare, sed tamen id non faciant quia non indigebunt. Hinc supponitur Christus tunc eis corporaliter præsens fore.

Sunt qui rogabitis exponant, orantes postulabitis : discipulos tunc non postulaturos a Christo, sed a Patre, juxta v. 23. Sed v. 30° idem verbum ἐρωτῷ redit cum sensu evidenti interroget. Ergo et hic ita exponendum.

AMEN, AMEN DICO VOBIS: SI QUID PETIERITIS... Accedit ad beatitatem qua deinceps fruentur certitudo omnia obtinendi quæ rogaverint patrem in nomine Christi, id est, per merita Filii infinite impetratoria, quæ nobis applicanda donavit, ita ut quasi in persona Christi Patrem oremus. — DABIT VOBIS, in

quantum vobis proderit, ut patet (1). S. Augustinus vim facit in regimine vobis: "Ita sane, ait, intelligendum est quod ait, "dabit vobis, ut ea beneficia significata sciantur his verbis, "quæ ad eos qui petunt proprie pertinent. Exaudiuntur quippe "omnes sancti pro seipsis, non autem pro omnibus exaudiuntur "vel amicis vel inimicis suis, vel quibuslibet aliis: quia non "utrumque dictum est, dabit: sed, dabit vobis. "S. doctorem in hac expositione mentem Christi assecutum esse non ausim affirmare. Dicitur hoc apostolis, at pro fidelibus omnibus valet.

Adverte Ecclesiam semper in nomine Christi orare Patrem, ideo semper aliquo modo exaudiri.

V. 24. USQUE MODO NON PETISTIS QUIDQUAM IN NOMINE MEO. Multa Judæorum more petierant a Deo, sed nunquam Patrem per merita Filii oraverant. Non ideo increpari dicendi sunt, sed ut deinceps ita faciant moneri. — PETITE deinceps in nomine meo, et accipietis, ut (ita ut) gaudium illud vestrum, quod nemo tollet a vobis, sit plenum. — In hoc tidelibus plenitudo gaudii, quod sciant salvatorem suum in gloria summe beatum, seque per ejus merita omnibus abundare gratiis quibus Capitis sui gloriæ cohæredes efficiantur.

V. 25. hæc in proverbis locutus sum vobis, id est, sermone figurato, subobscuro, vobis parum intelligibili (ut v. 16. 20-23). Venit hora (græce άλλ ἔρχεται), instat tempus vitæ meæ gloriosæ, quum jam non in proverbis, παροιμίαις, loquar vobis. Sed palam, παζόησία, de patre, ejus in Trinitate relationibus, ejusque in opere redemptionis actione mirifica, annunciabo vobis, partim per meipsum post resurrectionem (Luc. 24, 25-27. 45), partim per Spiritum sanctum loquentem nomine meo (v. 13). — Apud Jo. 11, 11 Jesus loquitur ἐν παροιμία; 11, 14, idem dicit παβδησία.

V. 26. IN ILLO DIE, post resurrectionem et ascensionem meam, IN NOMINE MEO, per merita mea, petetis a Patre; et non dico quia ego rogabo patrem de vobis. Hoc dicit Christus per præleritionem, non per exclusionem: rogare quidem pro ipsis non

<sup>(1)</sup> Lectio græca probatior habet : ἀν τὶ αὶτήσητε τὸν πατέρα, δώσει ὑμῖν ἐν τῷ ὀνόματί μου. Sed contexta oratio v. 24 melius quadrat lectioni Vulgatæ.

omittet, sed etiam absque Filii interventu Pater apostolos ceterosque fideles Christum amantes, orantes se ultro exaudiet.

V. 27. IPSE ENIM PATER AMAT VOS, dilectione non solum antecedente sed et consequente et speciali, quia vos me Filium suum dilectissimum amastis (πεφιλήχατε). Et credidistis quia ego Messias a deo exivi.

V. 28. Ultima verba explicat intelligenda esse de incarnatione. EXIVI A DEO - non conversione divinitatis in carnem, sed assumptione humanitatis in Deum - (Symb. Athan.), ET VENI, id est, veniendo in mundum; iterum, visibili præsentia sublata, relinquo mundum, ET ita vado ad patrem secundum humanitatem meam.

## Apostolorum fides quam instabilis.

29. Dicunt ei discipuli ejus: Ecce nunc palam loqueris, et proverbium nullum dicis. 50. Nunc scimus quia scis omnia, et non opus est tibi ut quis te interroget: in hoc credimus quia a Deo existi. 51. Respondit eis Jesus: Modo creditis? 32. Ecce venit hora, et jam venit, ut dispergamini unusquisque in propria, et me solum relinquatis: et non sum solus, quia Pater mecum est.

V. 29. ... ECCE NUNC PALAM LOQUERIS de discessu tuo, ET PRO-VERBIUM NULLUM DICIS, sicut modo de utroque illo *modico* faciebas. Putant saltem se nunc bene intellexisse. Dubitari tamen potest an sensum Christi plene intellexerint.

V. 30. NUNC SCIMUS QUIA SCIS OMNIA, etiam occultas mentium cogitationes (v. 19), ET NON OPUS EST UT QUIS TE INTERROGET, quum ipse paratam interrogationem ei respondendo prævenias. IN HOC CREDIMUS (IN HOC, propter hoc, per hebraismum) QUIA A DEO EXISTI. Occultorum cordis notitiam merito habent ut divinæ scientiæ effectum.

V. 31. RESPONDIT EIS JESUS: MODO CREDITIS? Interrogatio non est fidem eorum *negantis*, sed *parum firmam* esse insinuantis. Quod statim probat.

V. 32. ECCE VENIT (ἔργεται) HORA, tempus, ET JAM VENIT (ἐλήλυθεν), omnino proxima est, UT (ἴνα, ita ut) dispergamini

UNUSQUISQUE IN PROPRIA habitacula, ET ME SOLUM RELINQUATIS, sicque fidem vestram valde instabilem ostendatis. — Matth. 26, 31 et Marc. 14, 27 idipsum dictum narrant in via ad hortum. Hinc vel bis hoc Jesus monuit, vel probabilius admittendum est Jesum exiisse Jo. 14, 31. — ET nihilominus NON SUM SOLUS unquam, QUIA PATER MECUM EST assistens mihi (8, 29).

### Christus victor mundi.

53. Hæc locutus sum vobis, ut in me pacem habeatis. In mundo pressuram habebitis : sed confidite, ego vici mundum.

V. 33. H.EC omnia (cap. XIV, XV, XVI) LOCUTUS SUM VOBIS, UT IN ME, mihi credendo meque diligendo. PACEM HABEATIS, non obstantibus omnibus tribulationibus quas vobis sustinendas prædixi. Nam in mundo post discessum meum pressuram habebitis, sed confidite, quia ego vici mundum (proleptice dicit per passionem et mortem suam). Unde et discipulis jam per Magistrum parta est de mundo victoria. Cf. 1 Jo. 5, 4, 5, — His verbis quasi epiphonemate sermonem suum Christus concludit.

#### APPENDIX.

Paraphrasis exegetica totius sermonis, Jo. XIII, 33. - XVI, 33.

Filioli mei, adhue per modicum tempus vobiscum in hac mortali vita ero. Post discessum meum a terra (per ascensionem. intendit) quaretis me vobis in tribulationibus sensibili præsentia opitulantem, et, sicut olim dixi Judæis: Quo ego vado (in cælum), vos non potestis venire, hoc vobis dico modo: quamdiu volente Deo in hac mortali vita degetis, ad me in cælum non potestis venire.

Mandatum novum do vobis (novum perfectionis altitudine) ut diligatis vos invicem sicut ego dilexi vos (adeo ut sicut ego do vitam meam pro amicis meis, ita et vos ad idem parati sitis), ut ita diligatis et vos invicem. Ex hoc signo cognoscent omnes qui vos viderint homines, vos esse meos genuinos discipulos, si dilectionem habueritis ad invicem.

Dixit ei Simon Petrus : Domine, quo vadis? Respondit Jesus :

Quo ego vado (in passionem, intelligit, et gloriam cœlestem) non potes me modo sequi, sequeris autem postea (quando tibi hora mortis advenerit). Dixit ei Petrus : Quare non possum te sequi modo in pericula subeunda! Vitam meam, si opus fuerit, pro te profundam! Respondit ei Jesus : Vitam tuam pro me profundes? Vere dico tibi : Non cantabit gallus hac ipsa nocte donec ter me neges esse magistrum tuum.

Non turbetur cor vestrum ob tot tristia quæ vobis modo prædixi. Creditis utique in Deum, credite ergo etiam in me, qui a Deo missus sum. In domo Patris mei, ad quam tendo, mansiones sunt multæ, ita ut ibi et mihi et vobis omnibus locus sit. Si non ita esset, numquid dixissem vobis me abire ad præparandum vobis locum? Et si abiero, et præparavero vobis locum, iterum veniam ad vos in morte vestra et in ultimo judicio, et accipiam vos ad meipsum in cœlum, ut ubi ego semper sum ibi et vos sitis in æternum. Ceterum et quo vadam scitis et qua via eo eundum sit. Dixit ei Thomas : Domine, nescimus quo vadas : et quomodo possumus viam scire? Dixit ei Jesus : Ego ipse sum via, quia sum veritas (per lumen fidei a me infusum) et vita supernaturalis (per gratiam sanctificantem a me fidelibus communicatam). Ego, inquam, sum via, et quidem ego solus : nam nemo venit ad Patrem, ad quem ego vado, nisi per me (fide illuminatus et gratia sanctificatus). Si cognovissetis me secundum naturam meam divinam, Patrem meum (qui terminus est ad quem vado) utique cognovissetis; imo amodo cognoscitis eum et vidistis eum (in me, intelligit, Filio ejus consubstantiali). Dixit ei Philippus: Domine, ostende nobis Patrem, fac eum nobis visibilem, et sufficit nobis! Dixit ei Jesus: Tanto tempore vobiscum sum : et nondum cognovisti me (Filium Dei)? Philippe, qui videt me, eo ipso videt Patrem (ut mecum natura identicum). Quomodo tu dicis: Ostende nobis Patrem (quem dudum in me vidisti)? Non credis ergo, quia ego in Patre et Pater in me est unius divinæ naturæ identitate? Mihi certe id asserenti credere debetis. Verba enim quibus id assero, a me ipso non loquor (sed Pater per me loquitur). Unde omnem fidem hæc verba merentur. Me autem loqui ut legatum a Patre meo, Deo, ipse per miracula a me patrata demonstrat : nam Pater qui in me est ipse facit opera illa prodigiosa. Credite ergo mihi dicenti me esse in Patre et Patrem in me. Vel si mihi ob verba mea non creditis, propter miracula mea credite.

(Dixi vobis de miraculis meis; plus dicam : tanta est efficacia fidei in meam divinitatem, qualem fidem nunc a vobis postulo. ut) qui credet in me, miracula qualia ego facio, et ipse faciat, et his majora etiam et effectu illustriora faciat : quod quidem ideo fiet, quia vado ad Patrem gloria mea potiturus, et virtutem meam thaumaturgam fidelibus meis relinquam. Et ubi ero in gloria Patris mei, quidquid operum mirabilium postulaveritis Patrem nomen meum interponendo (merita mea Patri præsentando) hoc ego faciam pro vobis, eo fine ut glorificetur Pater in Filio mirabilia per Patrem operante. Si quid (rem quamcumque) petieritis a me in nomine meo, hoc faciam. Si diligitis me, mandata mea servate. Et tunc ego rogabo Patrem, et pro me discessuro alium consolatorem dabit vobis (et universæ ecclesiæ meæut maneat vobiscum usque ad consummationem seculi, Spiritum veritatis (qui et substantialis veritas est et veritatis revelator infallibilis) quem mundus non potest accipere quia, omnis supernaturalis notionis incapax, non videt eum oculis fidei nec cognoscit eum; vos autem cognoscitis eum, quia apud vos manet (propter gratiam sanctificantem) et in vobis erit postea (per specialem virtutem donorum suorum).

Ceterum neque ego ipse relinquam vos orphanos quales vos mors mea efficiet. Mox a morte resuscitatus veniam ad vos in corpore meo glorioso. Adhue modicum temporis erit, quo elapso mundus perversus me jam non videbit amplius. Vos autem videbitis me viventem et vos ipsi viventes (post resurrectionem, intelligit, usque ad adventum Spiritus sancti). Illo tempore. (Spiritu sancto in vos descendente) cognoscetis me esse in Patre meo (per divinæ uaturæ identitatem), et vos in me (sicut palmites in vite fecundante), et ego in vobis (per gratiæ influxum et specialem præsentiam. Nam qui mandata mea accipit et opere servat ea, ille est qui diligit me. Qui autem diligit me, diligetur a Patre meo, et ego diligam eum et manifestabo ei meipsum per intimos gratiæ meæ effectus.

Dixit ei Judas (non Iscariotes, sed Thaddæus): Domine, quid

hoc est, quod te manifestabis nobis et non mundo? Respondit Jesus et dixit ei : (Ratio discriminis est discrimen dilectionis). Si quis diligit me, sermonem meum fide et opere servabit, et Pater meus diliget eum, et ad eum, ego et Pater, veniemus et mansionem apud eum in intimo animo ejus faciemus. At qui non diligit me (qualis est mundus), sermones meos non servat fide neque opere. (Et ita non in me tantum peccat sed et in Patrem) : nam sermo quem a me audistis, non est a meipso excogitatus, sed est ejus qui misit me, Patris, per os meum loquentis. Hinc est quod mundo non manifestabimus nos.

Hæc hactenus locutus sum vobis, apud vos sensibili præsentia permanens. Consolator autem Spiritus, quem mittet Pater a me rogatus, ille vos (et successores vestros Ecclesiæ magistros) docebit omnia et in memoriam revocabit omnia quæcumque dixero vobis. Profecturus igitur a vobis, pacem relinquo vobis: pacem, inquam, meam do vobis: non per vanam formulam quomodo mundus pacem dat, ego do vobis, sed reali quadam donatione gratiæ. Ne ergo turbetur cor vestrum tristitia, neque formidet ulla pericula. (Non diu absens ero) : audistis enim me dicentem vobis: Vado quidem, sed brevi rursus veniam ad vos (post triduum, intendit). Si puro amore diligeretis me, gauderetis utique quia vado ad Patrem per humanitatem meam; nam Pater Deus me homine major est: unde et apud eum mihi gloria summe optanda continget. Et nunc hæc omnia dixi vobis priusquam fiant, ut postquam facta fuerint, credatis me ea præscivisse, adeoque me fidem vestram in meam missionem divinam mereri.

Jam non multa loquar vobiscum. Adstat enim me invasurus Satanas, princeps mundi hujus. Et quidem in me nullam habet potestatem; sed ei jam me tradam sponte ut cognoscat mundus me diligere Patrem, et sicut mandatum dedit mihi Pater moriendi per manus iniquorum, sic me facere. Surgite, eamus hinc.

Ego sum vitis vera supernaturalis, et l'ater meus agricola est eam excolens. Omnem palmitem, in me vite illa insertum, non ferentem fructum (bonorum operum) tollet l'ater meus; et omnem qui fert fructum emundabit (gratiis ulterioribus, probationibus etc.) ut fructum uberiorem afferat. Jam vos emundati estis palmites propter sermonem quem modo habui ad vos (quo

vos affectibus inordinatis pluribus emundavi). Manete in me per dilectionem operosam, et ego manebo in vobis per gratiæ influxum perennem. Sicut palmes non potest ferre fructum a semetipso nisi manserit unitus viti; sic nec vos nisi in me, mihi uniti, manseritis. Ego sum vitis, vos palmites : qui manet in me et ego in eo, hic fert fructum multum; secus nullum, quia sine me nihil potestis facere fructiferum ad salutem. Si quis in me non manserit (per fidem et dilectionem), mittetur foras sicut palmes a vite avulsus et arescet; et colligunt eum et in ignem mittunt et ardet. Si manseritis in me, et verba mea in vobis manserint, quodcumque volueritis petetis (a Patre meo in ordine salutis), et fiet vobis. Hoc enim vergit in gloriam Patris mei, ut fructum plurimum in ordine salutis afferatis et sic efficiamini perfecti mei discipuli. Sicut dilexit me Pater, et ego dilexi vos. Manete in dilectione mea (ita in bono perseverantes ut mereamini a me semper diligi). Si præcepta mea servaveritis, manebitis in hac dilectione mea qua vos complectar, sicut et ego Patris mei præcepta servavi, et maneo in ejus dilectione qua me prosequitur. Hæc locutus sum vobis ut et ego de vobis gaudere possim, et gaudium vestrum (ex efficaci influxu amoris mei in vos) plenum fiat.

Hoc est præ ceteris præceptum meum, ut diligatis vos invicem, sicut dilexi vos. Majorem dilectionem nemo habet illa qua vitam suam profundat quis pro iis quos amat. (Talis autem mea est). Vos amici mei estis si feceritis quæ ego præcipio vobis. Jam non dicam vos servos (ut antea quandoque vos vocavi), quia servus nescit quid faciat dominus suus; vos autem dixi amicos meos, et ut tales vos tractavi, quia quæcumque cælestis doctrinæ audivi a Patre meo, nota feci vobis (quantum portare poteratis. Estque hæc mea in vos amicitia plane gratuita. Nam) non vos me elegistis in magistrum, sed ego elegi vos in discipulos, et constitui vos ut eatis in mundum universum, et per verba et exempla fructum salutis afferatis, et ut fructus vester maneat in vitam æternam, et ut quæcumque (ad illum fructum reportandum) petieritis Patrem per merita mea, det vobis.

Hac mando vobis eo fine ut diligatis invicem (et sic præcipuum illud præceptum meum exsequamini. Cui mutuæ dile-

ctioni respondebit odium mundi in vos. Verumtamen) si mundus perversus vos odit, nolite mirari; scitote quoniam me priorem vobis odio habuit. Si de mundo fuissetis, mundus quod suum erat diligeret : quia vero de mundo non estis, sed ego elegi vos de mundo, propterea odit vos mundus. Mementote, ad consolationem vestram, sermonis mei quem ego dixi vobis : Non est servus major domino suo. Si me persecuti sunt et vos persequentur. Si sermonem meum servaverunt, et vestrum servabunt (Quod quum non fecerint, neque vos id ab eis exspectetis). Sed hæc omnia facient vobis propter nomen meum (propterea quod vos estis discipuli mei), quia nesciunt eum qui me misit Filium suum. Quæ sane ignorantia in eis non est excusanda. Si enim non venissem in mundum per incarnationem meam, et non locutus fuissem eis, peccatum non haberent incredulitatis: nunc autem excusationem non habent de illo peccato suo. Nam qui me odit, et Patrem meum (qui unum mecum est) odit. Si miracula non fecissem inter cos (in probationem missionis meæ), qualia nemo alius fecit, peccatum incredulitatis non haberent: nunc autem et viderunt mea illa miracula, et nihilominus oderunt et me, et proinde etiam Patrem meum. Sed res ita oportebat fieri ut adimpleretur quod scriptum est in sacro eorum volumine: Quia odio habuerunt me gratis, sine ulla ratione. (Neque id sola Scriptura manifestat. Sed et) quum venerit Consolator, quem ego mittam vobis a Patre (uti a me procedentem) spiritum veritatis, qui a l'atre Deo procedit (adeoque veracitatis est divinæ, ille etiam testimonium perhibebit de mea innocentia et divina missione (per prodigiosa opera quæ in confirmationem doctrinæ meæ patrabit), et vos demum etiam perhibebitis de me testimonium quod credi mereatur, quia ab initio vitæ meæ publicæ mecum conversamini.

Hæc locutus sum vobis ut in adversis mihi et vobis obventuris non scandalizemini in fide hæsitantes. A synagogis extorres facient vos Judæi; sed et tempus erit quo ad tantam rabiem veniet persecutio, ut quisquis interficiat vos, arbitretur se hoc ipso obsequium præstare Deo. Hæc scilicet facient vobis quia neque Patris neque mei Filii rectam habebunt notitiam. Ego vero hæc locutus sum vobis ut, quum venerit hora eorum qua

ita in vos desævire possint, reminiscamini me illas persecutiones vobis prædixisse, et inde animos ad eas sustinendas capiatis. Hæc autem vobis non dixi ab initio meæ vobiscum conversationis, quia vobiscum eram et vos præsens confortare poteram. Et nunc vado ad eum qui misit me; et nemo ex vobis nunc interrogat me, Quo vadis? Sed quia hæc de persecutionibus dixi vobis, tristitia implevit corda vestra. Sed tamen, ego veritatem dico vobis: ergo credite mihi. Expedit vobis ut ego proficiscar a vobis. Si enim non abiero, Consolator (Patre ita disponente) non veniet ad vos; si autem abiero, mittam eum ad vos. Et quum venerit ille, vestram causam contra mundum agens, convincet mundum de peccato et de justitia et de judicio. De peccato quidem incredulitatis obstinatæ, quia qui mundi sunt non crediderunt in me; de justitia vero (et innocentia) mea, quia vado ad Patrem gloria coronandus, et jam non videbitis me in carnis meæ humilitate; de judicio vero condemnationis in Satanam prolatæ, quia Satanas, princeps mundi, jam nunc (per mortem meam) condemnatus est.

Adhuc multa habeo vobis dicenda; sed abstineo: nam ea non potestis portare modo. Quum autem post discessum meum venerit ad vos ille Spiritus veritatis, docebit vos (id est, ecclesiam meam docentem) omnem veritatem, qualem ego vobis revelandam haberem. Non enim vos docendo loquetur a semetipso, quasi proprio nomine; sed quæcumque a me audiet loquetur, et quæ ventura sunt annunciabit vobis. Ille gloriam meam divinam ex eo manifestabit quod de mea seientia accipiet notitiam futurorum ut ea annunciet vobis. Neque hoe miremini. Nam omnia quæ habet Pater mea sunt, adeoque et futurorum præscientia (soli Deo propria). Propterea merito dixi: quia de meo accipiet et annunciabit vobis res futuras.

Modicum (aliquot horarum) fluet spatium, quo elapso, non amplius videbitis me viventem; et iterum modicum (duorum dierum) fluet spatium, quo elapso, rursus videbitis me viventem, quia ad Patrem vado (per passionem, resurrectionem et ascensionem meam). Dixerunt ergo aliqui ex discipulis ejus ad invicem (submissa voce): Quid est hoc quod dicit nobis: "Modicum, et non videbitis me; et iterum modicum, et videbitis

me; " et " quia vado ad Patrem "? Dicebant ergo : Quid est hoc, quod dicit, modicum? Nescimus quid loquatur. Cognovit autem Jesus, intima eorum perspiciens, voluisse eos se interrogare, et dixit eis: De hoc quæritis inter vos, quia dixi, Modicum, et non videbitis me; et iterum modicum, et videbitis me. En quid velim. Amen, amen dico vobis : plorabitis et flebitis vos (post mortem meam), mundus autem gaudebit (ob necem meam); vos autem contristabimini; sed tristitia vestra vertetur in gaudium (ob resurrectionem meam). Mulier quando parit, tristitiam habet, quia venit hora sua pariendi; quando autem perperit puerum, jam non meminit pressuræ parturitionis propter gaudium quod experitur quia natus est homo in mundo. Simili ratione, et vos igitur nunc quidem ob discessum meum tristitiam habetis; sed iterum videbo vos (e morte suscitatus), et tunc gaudebit cor vestrum, et deinceps gaudium illud vestrum nemo tollet a vobis.

Et illo tempore gloriosæ vitæ meæ nihil amplius interrogabitis me, quia non indigebitis. Vere dico vobis : si tunc aliquid petieritis a Patre per mea merita, dabit vobis. Hactenus nihil petiistis Patrem in nomine meo, per mea merita. Petite jam ita, et accipietis, ita ut gaudium vestrum plenum sit ob orationes plenissime exauditas.

Hæc figurato sermone locutus sum vobis. Instat autem beata hora vitæ mææ gloriosæ, quum jam nulla figura verborum utar, sed palam de Patre meo annunciabo vobis divina arcana. Illo tempore (Spiritu sancto pleni) in nomine meo rogabitis Patrem; et non dico vobis me rogaturum Patrem pro vobis (quod quidem facere soleo; sed non erit tunc necessarium): ipse enim Pater amat vos, quia vos me amastis, et credidistis me a Deo exivisse; ideoque Pater sponte sua annuet petitionibus vestris. Exivi, utique, a Patre, et veni in mundum (per incarnationem meam); iterum relinquo mundum et vado ad Patrem (per mortem, resurrectionem et ascensionem meam).

Dixerunt ei discipuli : Ecce nunc palam loqueris, et nullam adhibes figuram dictionis. Nunc scimus te omnia scire, etiam abdita cordis, uti modo ostendisti, neque opus esse ut quis te interroget, quum jam in antecessum cognoscas quid interrogare intendat: propter hoc credimus te a Deo exivisse. Respondit Jesus: Modo creditis? At cavete: instat enim hora, jam adest, qua dispergamini unusquisque ad propria et me solum in manibus impiorum relinquatis. Quamquam, ut vere dicam, ego nunquam sum solus, quia Pater meus mecum est.

Hæc locutus sum vohis ut per me pacem consequamini et teneatis. In mundo pressuram rerum adversarum habebitis; sed, confidite: ego vici mundum (unde et vos eum vincetis).

### SCHOLION DOGMATICUM.

A) De divinitate Christi. Dogma divinitatis Christi ejusque cum Patre consubstantialitatis egregie demonstratur ex Jo. 14, 7-11. Imo sabelliani ex illo loco dogma Trinitatis everti jactabant. - Si enim, aiebant, qui videt me, videt Patrem dicit Christus: ergo Filius est Pater. - Ad illos refellendos SS. Hilarius et Augustinus docuerunt, hæc a Christo dici ob perfectam Filii ad Patrem similitudinem, adeoque per ea non tolli personarum distinctionem. Hæc tamen SS. doctorum expositio admitti nequit. Nam 1) si is esset sensus verborum Christi, debuisset inter Patrem et Filium esse similitudo sensibilis, per quam Philippus, viso uno, potuisset et alterum agnoscere. Sed absurdum foret inter Patrem et Filium supponere similitudinem sensibilem. — 2) Christus ipse verba sua aliter explicat. Ideo, ait, qui videt me, videt et Patrem, quia ego in Patre et Pater in me est. Quæ de similitudine, utut perfecta, dici nequeunt. Revelatur ergo verbis illis inter Filium et Patrem vera identitas ratione natura, non tamen ratione persona, ut volebant sabelliani. Secus enim Christus non cohæreret sibi, qui toties se a Patre contradistinguit, et hoc ipso loco nostro dicit: ad Patrem vado. Ergo Filius est alius a Patre, et sic ruit sabellianus error; sed non est aliud a Patre, et sic statuitur consubstantialitas Filii cum Patre contra arianos.

# B) De Spiritu sancto.

1) **Personalitas S. Spiritus.** Patet Christum semper loqui de eo tamquam de *persona*, eaque *distincta a Patre et a Filio*. Ipse enim - loquetur, docebit, in memoriam revocabit res intelligi-

biles, consolabitur fideles loco Christi, testimoniumque pro eo perhibebit ": quæ omnia opera sunt, non alicujus virtutis impersonalis dumtaxat, sed alicujus veræ personæ. Deinde, "mittetur a Patre et a Filio; a Filio accipiet scientiam; loquendo doctrinam Filii non loquetur a semetipso; Christi locum occupabit apud apostolos ": distinguitur ergo et a Patre et a Filio. Talem esse verborum Christi sensum obvium ipsi unitarii fateri coguntur, sed eum explicandum dicunt per figuram dictionis. Quæ explicatio non nisi ad perditæ causæ defensionem infeliciter excogitata esse apparet.

- 2) Divinitas S. Spiritus a Christo satis innuitur, quum promittat Spiritum sanctum tamquam eum qui sui apud discipulos locum teneat, majora etiam eis dona concedat et ob cujus adventum ipsius Christi discessus eis sit exoptandus. Ergo Spiritus sanctus nihilo minor Filio; ergo Deus.
- 3) Processio S. Spiritus a Patre docetur 14, 26 et 15, 26, et a Filio 15, 26 et 16, 7, ex conceptu genuino missionis in divinis. Præterea processio a Filio traditur egregie 16, 13-15 ex conceptu communicationis doctrinæ et scientiæ Filii ad Spiritum sanctum. Nequit enim ab una persona divina ad aliam ulla alia communicatio excogitari nisi communicatio identicæ divinæ essentiæ. Sed in exponendo hoc argumento, omnino ostendendum est, Spiritum sanctum dici accipere ea quæ sunt Filii non a Patre, sed a Filio, et evertenda objectio quæ solet fieri ex v. 15, quasi ibi diceretur Spiritus sanctus accipere tantum a Patre ea quæ sunt Filii.
- 4) Spiritus sancti in fideles adventuri conditio. Quomodo 14, 15 potest poni dilectio Christi tamquam conditio accipiendi Spiritum sanctum, quum hæc ipsa dilectio et mandatorum observatio nequeant esse absque dono Spiritus sancti?
- R. Apostoli tunc mundi erant (13, 10; 15, 3) adeoque Spiritum sanctum cum gratia sanctificante jam habebant; sed eis, ut merces eorum dilectionis in Christum, promititur sensibilis ille cum specialibus donis conjunctus adventus Spiritus sancti. Item adventus Filii cum Patre, de quo 14, 23, intelligi potest de gratia secunda, gratiam primam præsupponente in illa ipsa dilectione; vel certe præsupponitur illa dilectio incipiens præsuponente.

via ad justificationem impii, quæ dilectio et ipsa est ex gratia. Eam tamen Spiritus sanctus non dat ut animæ inhabitans, sed ut eam in transitu visitans. (vide Trident. sess. VI cap. 6.)

## C) De justorum internis donis gratiæ.

- 1) Ex 15, 5 recte probatur hominis impotentia ad actus supernaturales absque influxu gratiæ Christi. Nihil tamen ibi revelatur de necessitate *concursus Dei* naturalis ad opera qualiacumque creaturarum. Agitur enim de illo influxu quem Christus habet in *fideles* sibi per fidem unitos, sicut vitis in palmites.
- 2) Multus est Dominus in hoc sermone, sed et S. Joannes in la epistola sua, in inculcanda doctrina mutuæ mansionis per quam anima fidelis sanctitatem consequatur. Conceptus mansionis ubique dicit aliquam adhæsionem seu unionem. Dicuntur autem sive in anima justa, sive anud eam manere, modo Pater cum Filio, (14, 23), modo solus Filius (15, 4, 5), modo Spiritus sanctus (14, 17). Hæc tamen mansio, quum sit opus ad extra, est totius SS. Trinitatis; solet autem a Patribus, post S. Paulum (Rom. 8, 11, 14, 26; 1 Cor. 3, 16; 6, 19; 2 Cor. 1, 22), specialius attribui Spiritui sancto. Est enim hæc mansio effectus Dei in nos amoris (Rom. 5, 5). - Manet in nobis, ait Augustinus (in Jo. 6, 57), quum sumus templum ejus; - id est, per specialem præsentiam et unionem ut amantis cum amato. -Sed et justi dicuntur in Christo manere (6, 57; 15, 4, 6, 7). - Manemus autem in Christo, dicit iterum Augustinus (ibid.) quum sumus membra ejus, - id est, mystici ejus corporis cujus Christus caput est (Rom. 12, 5; 1 Cor. 6, 15; 12, 27; Col. 1, 18). Præclare Eph. 1, 22, 23 : Et omnia subjecit sub pedibus ejus : et ipsum dedit caput supra omnem ecclesiam, qua est corpus ipsius, et plenitudo ejus, qui omnia in omnibus adimpletur. -- Sumus autem membra ejus per fidem et dilectionem operosam (1 Jo. 2, 6, 24, 27; 3, 24; 4, 15, 16). Unde etiam apparet mansionem illam esse necessario mutuam inter Deum et animam.
- N. B. Ex hac mansione Spiritus sancti in anima, qua hæc deiformis efficitur, Patres græci demonstrant divinitatem Spiritus sancti; et recte quidem : qui enim animam inhabitando deificat, Deus sit oportet. Exemplo sint verba S. Cyrilli Alex. (in Jo. 14, 17) : « Quod autem divinus et non diversæ ab ipso Patre

- et Filio substantiæ sit Spiritus, nemini sanæ mentis dubium
- " esse puto, atque ut id credam ratio necessaria nos adiget. Si
- " quis enim eum ex substantia Dei esse negat, quomodo crea-
- tura demum erit Dei particeps accepto Spiritu? Aut quomodo
- " templa Dei nuncupabimur et erimus, si creatum aut alienige-
- nam Spiritum accipiamus, non autem illum qui ex Deo est?
- " Quomodo naturæ divinæ consortes, juxta sanctorum voces, si
- " in creaturarum numero collocatur, ac non potius ex ipsa na-
- " tura divina procedit, qui non ut alienus per ipsam in nos per-
- " venit, sed, ut ita dicam, qualitas veluti quædam deitatis est
- ·· in nobis (ποιότης ὥσπερ τις τῆς θεότητος ἐν ἡμῖν γινόμενον),
- et in sanctis habitat manetque semper? Et in Jo. 14, 18:
- Quodsi ex eo quod Spiritus in nobis habitat, templa facti su-
- " mus Dei, quomodo non ex Deo Spiritus, id est, ex substantia
- ejus, qui Deum in nobis habitare facit per seipsum? -

## D) De dotibus Ecclesiæ.

1) Ecclesiæ competere donum *miraculorum* constat ex 14, 12. Id promittit Christus non solos apostolos habituros sed eum qui in se crediderit. Sed et donum *prophetiæ* ei cum Spiritu sancto promitti merito concluditur ex 16, 13, quæ verba apostolis dici videntur quatenus ecclesiam docentem, vel ecclesiam universalem repræsentant (vide commentarium).

2) Infallibilitas doctrinalis Ecclesiæ etiam concluditur merito ex textibus ubi promittitur Spiritus veritatis. Promittitur enim Spiritus sanctus iis quibus ab exordio Ecclesiæ revera datus est, scilicet non solis apostolis, sed et aliis fidelibus; neque ipsis apostolis promittitur, nisi ut Ecclesiam doceant, quod et per se et per successores efficere debeant. Quum præterea ille Spiritus veritatis sit cum Ecclesia mansurus in æternum, sequitur donum infallibilitatis in Ecclesia nunquam deficere posse.

Est quidem hoc argumentum bonum; quum tamen non sit omnino evidens Christi illa intentio, promissiones illas suas extendendi etiam ad apostolorum successores, facilius infallibilitas Ecclesiæ probabitur ex Matth. 28, 18-20; 16, 17-19, textibus evangelii S. Joannis in confirmationem accedentibus.

# E) De præambulis ad fidem.

1) Ex 15, 22. 24 probatur jugum fidei nemini imponi nisi ha-

beat solida motiva credibilitatis, qualia esse miracula declaratur. At, ubi hæc adsunt, fidem in Christum amplectendam esse, libere quidem, sed sub gravissima obligatione.

2) Ex 14, 29 et aliis locis similibus multis ostendit ipse Christus, prophetiam eventu probatam, editam in confirmationem alicujus doctrinæ, ejusdem veritatem et divinam originem demonstrare.

### SCHOLION ASCETICUM.

Totus ille sermo refertus est documentis asceticis quæ in commentario exposita fuerunt. Placet hic præcipua in memoriam reducere.

- 1) Quanta cum fiducia orandum sit in nomine Christi seu interponendo apud Patrem merita Filii, apparet ex 14, 13, 14 et 16, 23, 24.
- 2) Nullam veram esse erga Christum dilectionem nisi eam quæ se per observationem mandatorum manifestet, pluries inculcat Salvator, scilicet, 14, 15, 21, 23, 24 et 15, 10.
- 3) Allegoria de vite et palmitibus egregie nos docet quomodo in ordine spirituali Christus agat in animas, et ipsæ vicissim ab eo agantur: omnia per Christum, nihil sine Christo. Ignis autem æterni incendium eis intimatur qui Christo inhærere noluerint (15, 1-6).
- 4) Justorum opera bona, ex gratiae Christi influxu prodeuntia, vere glorificare Deum, adeoque non esse inania, multo minus peccata, contra protestantes illico probabis ex 15, 8.
- 5) Ad quantæ sublimitatis culmen ascendere debeat caritas christianorum in proximum, proposito exemplo suo declarat Christus 15, 12, 13.
- 6) Fore discipulos suos mundi persecutionibus semper et ubique obnoxios diserte prædicit Dominus; in quibus efficacissima consolationis argumenta insinuat fore exemplum ipsius Magistri et persecutionum causam (15, 18-21). Mundum porro illum discipulos suos impetentem inexcusabilem esse ostendit 15, 22-25.
- 7) Nec minus in tolerandis ærumnis erigi nos debere spe futuri et æternum mansuri gaudii asserit 16, 21, 22.

# CAPUT XVII.

Argumentum. Solemnis Christi oratio ad Patrem qua, ut homo, orat 1º pro se: ut ipsum Pater clarificet (1-5). — 2º pro discipulis: ut det eis Pater perseverantiam in fide, præservet eos a malo et sanctificet in veritate (6-19). — 3º pro fidelibus credituris per verbum apostolorum (20). — 4º pro suis omnibus simul, ut sint omnes unum secum et cum Patre, et secum in æterna beatitate olim uniantur (21-26).

## Christus orat pro seipso.

- 1. Hæc locutus est Jesus: et sublevatis oculis in cælum, dixit: Pater venit hora, clarifica Filium tuum, ut Filius tuus clarificet te. 2. Sicut dedisti ei potestatem omnis carnis, ut omne, quod dedisti ei, det eis vitam æternam. 5. Hæc est autem vita æterna: Ut cognoscant te, solum Deum verum, et quem misisti Jesum Christum. 4. Ego te clarificavi super terram: opus consummavi, quod dedisti mihi ut faciam. 5. Et nunc clarifica me tu Pater apud temetipsum, claritate, quam habui prius, quam mundus esset, apud te.
- V. 1. H.EC, integrum hunc sermonem, locutus est Jesus, et... Sententia hebraizans, pro: Quum hae locutus esset Jesus, sublevatis... Sermonem oratione concludit, " in quo, ait S. Thomas, datur nobis exemplum, ut quos instruimus verbo, juvemus orationum suffragio. " Cf. Col. 4, 3. sublevatis oculis in cælum (Jo. 11, 41). " Per ista erudimur, ait S. Chrysost., attentionem in orationibus adhibendam, " pater. Orat ut homo: Deum Patrem vocat, ut Deus venit hora passionis meæ. quæ est glorificationis meæ ratio: -- clarifica me filium tuum, humanitatem meam in consortium gloriæ tuæ exaltando. Clarificari enim debet tamquam Filius Dei in gloria Patris constitutus (Phil. 2, 6-11). ut filius tuus clarificet te.
  - V. 2. Explicat Christus modum quo Patrem glorificet, nempe

dando vitam æternam omnibus quos dedit ipsi Pater, cujus rei a Patre accepit potestatem, siquidem (1) Pater dedit ei Potestatem omnis carnis, adeoque potestatem homines omnes vivificandi. Hæc ei potestas collata est cum gloria resurrectionis, juxta Ps. 2, 7. 8 et Act. 13, 33: Filius meus es tu, ego hodie genui te. Postula a me, et dabo tibi gentes hereditatem tuam et possessionem tuam terminos terræ. Cf. Matth. 28, 18. — Præterea hanc potestatem Filio dedit Pater ab æterno: pertinet enim ad divinitatem; sed et per unionem hypostaticam etiam eam Homo-Deus consecutus est. Hic vitam æternam nobis promeruit per humanitatem, eam dat per divinitatem. — S. August. bene et concinne: "Resuscita me, ut innotescas toti orbi per me."

V. 3. Hoc loco vita æterna hominum ostenditur esse Patris glorificatio. — HÆC EST VITA ÆTERNA, id est, vitæ æternæ radix et ratio, ut cognoscant te... Hæc via est consequendæ vitæ æternæ: non quasi sola Patris et Filii cognitio sufficiat, sed quia cetera omnia hac cognitione nituntur. UT COGNOSCANT TE SOLUM VERUM DEUM, ET QUEM MISISTI JESUM CHRISTUM. Græce: ίνα γινώσκωσί σε τὸν μόνον ἀληθινὸν θεὸν, καὶ ὅν ἀπέστειλας Ἰησοῦν χριστόν. Ex quo patet Christum non dicere, solum Patrem esse verum Deum, sed Patrem esse unicum verum Deum, per oppositionom ad falsos deos gentilium. Non ergo, quod volebant ariani, excluditur Filius, sed implicite saltem includitur, ut qui cum Patre habet identicam divinitatem. Immo Patres nonnulli (August., Ambros., Hilar., Nazianz., Athan., Cypr., citati apud Tolet.) volunt τδ solum verum Deum, in textu, attributum esse utriusque, ita ut hie sit sensus : ut cognoscant te et quem misisti Jesum Christum esse solum verum Deum : qui sensus confirmatur ex 1 Jo. 5, 20. Hac expositio non est improbabilis. Altera tamen (Cyrill., Chrysost., Basil., Euthym.), magis obvia, refert τὸν μόνον ἀληθινὸν θεὸν tamquam attributum ad te (Patrem): unde Christus Patrem Deum dicat per appropriationem, sicut et S. Paulus, 1 Cor. 8, 6 : Nobis tamen unus est Deus, Pater..., et unus Dominus Jesus Christus.

S. Chrysost. (in h. l.): "Solum verum Deum ad differentiam

<sup>(1)</sup> SICUT, καθώς, hebraismus est pro τος et sonat siquidem, ut Rom. 1, 28; 1 Cor. 1, 6; Eph. 1, 4.

- " eorum qui dii non sunt, sic loquitur... Quid ergo? Non erit
- " Deus Filius? Si vero Deus Filius, et solius Patris, palam est
- et verum esse, et ejus qui solus verus dicitur Filium. Quid
- · ergo, quum dicit Paulus : An solus ego et Barnabas? An
- Barnabam tollit! Minime; illud enim solus ad aliorum diffe-
- " rentiam ponitur. "
- S. Cyrill. Alex. (in h. l.): "Dominus noster Jesus Christus,
- " quum sciret cognitionem illam unius ac veri Dei conciliatri-
- ·· cem esse et quasi pronubam eorum quæ dicimus bonorum
- " (æternorum), ipsam ait esse vitam æternam, utpote matrem et
- " nutricem æternæ vitæ, in sua quodammodo virtute et natura
- ·· causas vitæ parturientem et ad eum referentem. ··

Seipsum Christus in toto contextu exhibet ut Dei Filium, adeoque in divinitate Patris suam propriam divinitatem implicite asserit; explicite autem hic se ponit cognoscendum, ut missum a Patre Jesum Christum (Messiam). Neque enim satis est ut cognoscant Patrem Filiumque ei consubstantialem; sed ejusdem Filii incarnati assumpta humanitas pari fide profitenda est. — De cognitione Spiritus sancti tacet : forte quia hæc a Filio incarnato revelata erat, adeoque credenda ob Filii auctoritatem.

Adverte quomodo hic se Filius designet. JESUM se vocat nomine proprio *hujus hominis*; QUEM MISISTI, divinam suam originem indicat; CHRISTUM demum se dicit ut propriam divinæ missionis suæ rationem declaret.

Quæritur quænam sit hæc cognitio, in qua dicitur esse vita æterna, per fidem an per gloriam.

**R. 1**<sup>a</sup> sententia. (Ambros., August., Hilar., Thom. Aq., multique scholastici) Cognitio visionis beatificæ. Ideoque scholastici nonnulli hunc textum afferebant ad probandum essentiam beatitudinis cœlestis in sola intellectuali Dei visione consistere.

Rationes. 1) V. 2.: ut... det eis vilam æternam. Vita autem æterna quam dat Salvator est beatitas cœlestis. — 2) Loci paralleli: 1 Jo. 3, 2: Scimus autem quoniam quum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti est; 1 Cor. 13, 12: Videmus nunc per speculum in ægnimate, tunc autem facie ad faciem.

2<sup>n</sup> sententia. (Cyrill., Euthym., Hilar. alibi, Tol., Mald., Luc. Brug., Beelen etc.) Cognitio per fidem.

Rationes. 1) Jo. 3, 36: Qui credit in Filium habet vitam aternam; Jo. 6, 40. — 2) Cognitio certe Christi hominis ad essentiam æternæ beatitatis non pertinet. — 3) Neque eidem conceptui congrueret oppositio illa inter Deum unum verum et falsos deos. — Hæc tenenda.

V. 4. EGO TE CLARIFICAVI SUPER TERRAM, attributa tua hominibus manifestando, bonitatem præsertim et justitiam, quæ in passione mea et morte apprime elucent. — Sequitur quomodo Patrem clarificaverit: opus redemptionis generis humani consummavi quod dedisti mihi ut faciam. Cf. 19, 30: Consummatum est; 4, 34: Cibus meus est ut... perficiam opus cjus. — dedisti mihi, dando mihi humanam naturam. — Hæc intellige per prolepsim dicta quoad passionem.

V. 5. ET NUNC (per prolepsim dicit sicut versu 4) CLARIFICA ME TU VICISSIM, PATER, APUD TEMETIPSUM *in cœlo* (sicut ego tibi gloriam dedi *in terra*) CLARITATE QUAM HABUI, PRIUS QUAM MUNDUS ESSET, APUD TE, in sinu tuo ab æterno.

Nequit hæc claritas intelligi claritas divinæ naturæ : hæc enim ut *danda* Filio Dei peti nequit, quum sit ipsa divinitatis æterna essentia. Ergo postulatur danda Christo *ul homini*. At

Quæritur quomodo Christo-homini postuletur danda claritas quam habuit ab æterno.

R. 1 sententia. (S. August., S. Thom...) Quam habui in wterna prwdestinatione, peto ut nune mew humanitati conferatur. Postulare scilicet Christum sibi dandam gloriam finitam humanitati suw ab wterno prwdestinatam.

Contra est a) valde improprie dici hominem ab æterno aliquid habere apud Deum. b) communis Patrum et interpretum sententia: valide enim hunc textum arianis opposuerunt ad Christi existendi æternitatem vindicandam. et alia argumenta infra exponenda.

2ª sententia. Petitur manifestanda hominibus gloria divinitatis Christi. (Luc. Brug...).

Contra est, claritatem, de qua hic, esse debere apud Patrem.

non apud homines. — b) v. 24, ubi postulatur ut electi eam Christi gloriam videant in cœlo.

3° sententia. Communica humanitati mew in cwlis gloriam divinitatis mew, quam habui tecum ab wterno (Tolet. etc.). Non est humanitati ejus danda hwe gloria quw propria divinitatis est, quum hwe sit incommunicabilis; sed ejusdem plenissima licet finita participatio, quam post asceusionem Christi humanitas consequatur. Cf. Luc. 24, 26; 1 Cor. 15, 25; Phil. 2, 8, 9.

Contra est a obvium sensum sonare claritatem camdem, non modo ejus participationem. — b) v. 24, ubi videtur referri Christi gloria divina, cujus visio debeat apostolos in æternum beatos efficere.

4º sententia, quam sic enunciat Jansenius Ganday. (in h. l.): .. Christum precari sibi homini omnino eamdem claritatem et gloriam quam, quatenus Verbum, reipsa habuit ante mundum; non quod humanitas Christi ejus gloriæ esset capax, sed quod suæ personæ, quæ jam simul erat homo et Deus, vellet in humana etiam natura dari eam gloriam quam eatenus tantum habuit in divina natura, hoc est, ut qui hactenus solum quatenus Verbum, habuit gloriam divinitatis, jam eamdem etiam haberet quatenus Verbum caro, aut quatenus homo Deus. , Et provocat ad Phil. 2, 6-11. — Theodorus Heracleotas: "Rogare igitur (Christum) nunc, ut ad illam gloriam a qua se exinaniverat reducatur. "Optime notat a Lapide, illam Christi hominis gloriam divinam ostendi in gloria humanæ ejus naturæ post ascensionem collatæ. Per hanc enim hic homo ostenditur esse Deus. Christus ergo illam per hanc a Patre postulat. Ita sentiunt SS. Cyrill. Alex. et Jerosolymit. (Thesauri c. 9.; ita Maldon. et recentiores passim. Ita et nos.

Quæ expositio facile conciliatur cum 3, cujus tamen incommoda non incurrit,

In hæc S. Cyrillus Alex.: "Humana rursus divinis conjungit "(Christus), et mixta est quodammodo oratio, utraque respiciens,

- quæ nec dicentis personam ad integram potestatem et gloriam
- "Deo dignam nimis evelit, nec in humanitatis statu subsidere
- " prorsus sinit; sed unum quoddam ex utrisque temperat. " ...
- " Perfectis autem operibus, et dispensatione ad congruum finem

tendente, ad suam gloriam revertitur et veterem claritatem
recipit: verumtamen ut jam adhuc hominis forma indutus, ac
tamquam qui non habeat id quod petit. Omnia enim homini a
Deo sunt. Tametsi enim, in quantum Deus ex Deo genitus est
patre, gloriæ divinæ expers non erat, sed ignobili hoc assumpto
corpore dispensationis tempore eam quodammodo contraxit,
idcirco recte eam ceu revera absentem quærit, idque ut homo...
Gloriam itaque suam, incarnatus nempe repetit. Neque vero
hæc dicit, quod gloriæ suæ expers sit...; sed quod ipsum suum
templum ad gloriam sibi perpetuo inhærentem referat, immo
vero cum sua carne seipsum ad illam recipiat, propter quam
ignobilitatem illam interea subit.

### Pro suis discipulis.

6. Manifestavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo. Tui erant, et mihi eos dedisti : et sermonem tuum servaverunt, 7. Nunc cognoverunt quia omnia, quæ dedisti mihi, abs te sunt. 8. Quia verba, quæ dedisti mihi, dedi eis : et ipsi acceperunt, et cognoverunt vere quia a te exivi, et crediderunt quia tu me misisti. 9. Ego pro eis rogo: Non pro mundo rogo, sed pro his, quos dedisti mihi : quia tui sunt : 10. Et mea omnia tua sunt, et tua mea sunt : et clarificatus sum in eis : 11. Et jam non sum in mundo, et hi in mundo sunt, et ego ad te venio. Pater sancte, serva eos in nomine tuo, quos dedisti mihi: ut sint unum, sicut et nos. 12. Cum essem cum eis, ego servabam eos in nomine tuo. Quos dedisti mihi, custodiri : et nemo ex eis periit, nisi filius perditionis, ut Scriptura impleatur. 13. Nunc autem ad te venio : et hæc loquor in mundo, ut habeant gaudium meum impletum in semetipsis. 14. Ego dedi eis sermonem tuum, et mundus eos odio habuit, quia non sunt de mundo, sicut et ego non sum de mundo. 15. Non rogo ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos a malo. 46. De mundo non sunt, sicut et ego non sum de mundo, 17. Sanctifica eos in veritate. Sermo tuus veritas est. 18, Sicut tu me misisti in mundum, et ego misi cos in mundum. 19. Et pro eis ego sanctifico meipsum : ut sint et ipsi sanctificati in veritate.

- V. 6. Manifestavi nomen tuum, Dei Patris creatoris et salvatoris per Filium, hominibus iis quos dedisti mihi de mundo ex massa illa damnata (August.), e qua eos elegi, ita ut jam non sint de mundo (15, 19). tui erant æterna electione, uti et creatione; et mihi in carne conversanti eos dedisti discipulos, et sermonem tuum, quem ego eis locutus sum, servaverunt fide et operibus. Pater ab æterno elegit eos et Filio suo homini dedit ut hic eos sibi in discipulos eligeret.
- V. 7. NUNC, credentes in me, cognoverunt quia omnia, verba et opera, que dedisti mihi, abs te sunt, te in me et per me loquente et operante (14, 10), adeoque hæc divina sunt. Perfectius hæc verificantur post descensum Spiritus sancti: unde possunt etiam intelligi per prolepsim dicta. Cf. 16, 30-32.
- V. 8. Causa unde hoc cognoverint est, quia ego ex parte mea VERBA QUÆ DEDISTI MIHI, DEDI EIS, ET IPSI ex parte sua acceperunt docili aure et corde, et consequenter cognoverunt quia a TE EXIVI Deus de Deo, et crediderunt quia tu me per incarnationem meam misisti.
- N. B. Quæ dicit Christus a v. 6 ad 16 sensu consequente intelligi possunt de omnibus fidelibus tunc in Christum credentibus et de aliis qui postea credituri essent. Sensus literalis est de solis apostolis, ut patet ex v. 12 et 17-19, ubi sermo, qui semper de iisdem procedit, exclusive apostolis convenit. Nonne ita Christus quia speciali modo in eis considerat ecclesiæ suæ fundamenta? (Bossuet).
- V. 9. EGO, dilectus Filius tuus, PRO EIS ROGO te Patrem Deum. Quid roget, dicet infra. NON PRO MUNDO ROGO. Hoc non dicit Dominus absolute: nemo enim quamtumvis perversus excluditur ab oratione illius qui pro crucifigentibus se rogavit veniam et pro omnibus mortuus est. Sed tunc non rogat pro mundo incredulo, sed pro fidelibus in se credentibus, pro quibus scilicet ea rogat, quæ mundus, id est societas impiorum, nequit accipere. Vide v. 11. 13. 15. 17. 19. Si pro mundo rogaret, pro eo peteret pænitentiam et fidem... Sunt qui velint Christum hic loqui de oratione sua efficaci, qualem non faceret unquam pro mundo, qua tali, quippe qui totus in maligno positus omnem gratiam obstinate respuit. Minus placet. SED PRO HIS QUOS

DEDISTI MIHI per fidem, QUIA TUI SUNT. En motivum cur possit eos cum plena fiducia Patri commendare.

V. 10. ET MEA OMNIA TUA SUNT: unde et discipuli mei pariter tui; ET TUA MEA SUNT: unde qui tui sunt eo ipso sunt mei; ET CLARIFICATUS SUM IN EIS, quatenus crediderunt me Filium tuum a te missum, quæ mea gloria similiter tua est. Æquissime ergo te pro iis rogo, quorum non minus te quam me oportet esse sollicitum. Tales erunt apostoli præcipue post acceptum Spiritum sanctum. — His simul verbis Christus iterum suam cum Patre consubstantialitatem affirmat. Quæ enim mera creatura absque impia blasphemia hoc modo Deum alloqui auderet?

V. 11. ET JAM, qua homo, NON SUM (brevi non ero) IN MUNDO, in terra, ET HI IN MUNDO SUNT, ET EGO AD TE VENIO. Ero igitur ego corporaliter ab eis avulsus. Ideo eos tibi commendo. — PATER SANCTE (sanctum invocat, quia sanctitatem præcipue pro discipulis petit), SERVA EOS IN NOMINE TUO. QUOS DEDISTI MIHI.

Quæritur hic de *vera lectione*, utrum οθς vel των δεδωκάς μοι. Item v. 12.

**R.** Versiculo 11 legunt  $\hat{\omega}_{\mathcal{C}}$  codices aliqui Italæ, Vulgata, versiones goth., copt., syriaca posterior, æthiopica: Patres: Athan., August., Leo, Epiphan. — Legunt  $\tilde{\phi}$  codices unciales vix non omnes, inter quos **R**, A, B, C, aliique codices plerique. **SS**. Athan. et Cyrill. Alex.

Versiculo 12 fere omnes auctoritates sunt pro  $\hat{\omega}_{\tau}$ ; legunt tamen  $\tilde{\phi}$  codices B, C additum prima manu, L, versio coptica, sahidica. Item S. Cyrill. Alex. -  $\times$  omittit cum  $\hat{\delta}\hat{\epsilon}\hat{\epsilon}\hat{\omega}\hat{\kappa}\hat{\alpha}\hat{\zeta}$   $\hat{\mu}\hat{\omega}_{\tau}$ .

Vix non certum est S. Joannem non scripsisse  $\hat{\psi}_{\varphi}$  in uno versiculo,  $\tilde{\phi}$  in altero. Quid scripserit, non liquet.

IN NOMINE TUO, id est, tua virtute et gratia; vel, juxta alios. in confessione nominis, veritatis tuæ quam ego eis revelavi. Hic alter sensus præferendus si legitur paéromaz. — ut sint unum sicut et nos. Comparatio est, cujus alterum membrum patet, sicut et nos: unitate divinæ naturæ in Patre et Filio identicæ. Quæ unitas quum sit incommunicabilis, jam apparet comparationis rationem esse tantum analogicam: hoc tamen comparatio ista importat, peti pro discipulis unitatem quæ inter homines possit esse perfectissima, eamque supernaturalem. Pe-

titur unitas intellectus seu fidei, et voluntatis seu caritatis mutuæ supernaturalis, eaque unitas non solum inter individuos, sed unitas Ecclesiæ socialis quæ in perfecta pastorum et ovium subordinatione consistat. — Triplex hæc unitas eminenter in SS. Trinitate invenitur.

V. 12. Pergit Christus mentem orationis suæ evolvere, idque propter adstantes discipulos. QUUM ESSEM CUM EIS, EGO ipse SER-VABAM EOS IN NOMINE TUO, QUOS DEDISTI MIHI, in confessione nominis tui, vel pro te, ut tuus legatus. Et quidem fidelissime munere hoc meo functus sum : siquidem quos dedisti mihi cu-STODIVI, ET NEMO EX EIS PERHT perditione animæ per mortem in peccato, vel certe perditione per mortem corporis simul et animæ (Luc. Br.), nisi filius perditionis, Judas Iscariotes, filius perditionis per hebraismum dictus quia seipsum ultro in perditionem devoverat. - Ille non periit ob incuriam meam, sed UT SCRIPTURA IMPLEATUR quæ ejus perditionem infallibili oraculo prædixerat. Igitur Pater ipse olim ejus perditionem prædixerat eventuram (Ps. 108, 8; etc.). Unde eadem Filio non poterat imputari. Potuisset quidem Christus absolute etiam Judam servare, majores ei gratias conferendo etc.; at simpliciter non potuit ob voluntatem Patris Judæ perniciem permittentem, quam permissionem Pater in vaticinio declaraverat. — Observa (cum Bossuetio) particulam NISI resolvendam esse in solummodo, ita ut hic sit sensus : Quos dedisti mihi custodivi omnes, et nemo ex eis periit; sed solummodo periit filius perditionis. Judas non fuit Christo a Patre datus donatione perfecta et perpetua, neque a Christo conservatus, quia conservari noluit. Idipsum explicat Christus ipse, ubi dicit: Quos dedisti mihi non perdidi ex eis quemquam (Jo. 18, 9). De tali usu particulæ nisi cf. Matth. 24, 36; Marc. 13, 32; Gal. 2, 16.

V. 13. NUNC AUTEM ab eis discedo et ad te venio, et hæc verba orationis, pro eis ad te summa fiducia habitæ, loquor in mundo, adhucdum in eo positus, ut habeant gaudium meum, quo ob unionem perfeciam eorum de eis gaudeam, impletum in semetipsis. Motivum impetrandi efficacissimum! Nihil enim potest esse Patri optatius quam si plenum possit dilecto Filio suo gaudium procurare. Cf. comment. in 15, 11.

V. 14. EGO DEDI EIS SERMONEM TUUM, ET MUNDUS EOS ODIO HABUIT. Novum motivum impetrandi : odium quo apostolos etc. prosequetur mundus, quia servantes sermonem Patris non sunt DE MUNDO. Vide ad 15, 18. 19.

V. 15. Non rogo ut statim per mortem sanctam tollas eos de mundo, sed ut in medio mundo constitutos serves eos a malo spirituali, peccato, vel accuratius : ἐχ τοῦ πονηροῦ, a maligno personali, a diabolo, principe mundi.

V. 16. DE MUNDO NON SUNT, SICUT ET EGO NON SUM DE MUNDO. Incipit nova petitio, quacum cohæret versus hic tamquam exprimens motivum: DE MUNDO NON SUNT..., ideo sanctifica eos...

V. 17. SANCTIFICA EOS IN VERITATE. SERMO TUUS VERITAS EST. In græco recepto legitur ἐν τῆ ἀληθεία σου, pro qua lectione sunt documenta numero plura. At codices præstantissimi habent ut Vulgata (vide Tischendorf, edit. 8<sup>a</sup>.) – Nota etiam græce ὁ λόγος ὁ σὸς ἀλήθειὰ ἐστι, sine articulo.

Quæritur 1º quid significet in veritate.

**R.**  $I^a$  sententia. IN VERITATE sumendum adverbialiter : rere, perfecte.

Contra est, statim sequi : Sermo tuus veritas est.

2ª sententia. In veritate Novi Testamenti, non in figuris Veteris Testamenti.

Contra est, nullam hic fieri ad utrumque fædus allusionem, et statim sensum per sequentia determinari.

3º sententia. In doctrina veritatis quam eis nomine tui tradidi. Sunt enim synonyma hie veritas et sermo tuus. Et statim v. 18º sermo est de missione apostolorum. Hæc tenenda nobis videtur.

Quæritur 2º quid hic significet sanctificare.

R. P sententia. Interna anima sanctitate donare. Ita SS. Cyrill., August., Chrysost. (qui et aliam probat), Thom. Aq. etc. Est enim, aiunt, hace significatio consucta in N. T. Cf. Rom. 15, 16; 1 Cor. 6, 11; 7, 14; Eph. 5, 26, 27; 1 Jo. 3, 3.

Contra est contexta oratio. Quid enim ad hæc v. 18? Agitur enim in eo de missione apostolorum. — Quid v. 19? Quomodo enim se sanctificavit Christus qui ab incarnationis instanti habuit plenitudinem sanctitatis? — Affirmatio demum de consueta

in N. T. significatione vocis ἀγιάζειν ad trutinam revocanda esset.

2° sententia. (S. Chrysost., Tol., Luc. Brug., Maldon., Hengstenberg, etc.) Segregare et consecrare in ministerium aliquod sanctum. Ita passim in V. T. (vide comment. in Jo. 10, 36). Unde sic S. Chrysost.: « Segrega eos verbo et prædicationi. « Qui sensus apprime convenit contextæ orationi. Sic petit Christus ut Pater apostolos. a mundo (cujus non erant) segregatos, idoneos faciat et consecret evangelicæ doctrinæ prædicandæ ministros, sicque confirmet in eis missionem quam ipse Filius eis dedit (v. 18).

V. 18. SIGUT TU ME, MISISTI IN MUNDUM, ut per doctrinæ et gratiæ dispensationem animas salvarem etc., ita et ego ipse MISI EOS IN MUNDUM. ad idem opus similibus mediis promovendum. Cf. Jo. 20, 21.

V. 19. ET PRO EIS, ut eis talem consecrationem obtineam, EGO SANCTIFICO MEIPSUM. meipsum consecro hostiam sacrificio immolandam, ut per merita mortis meæ sint et ipsi sanctificati in veritate. - S. Chrysost.: - Quid est, sanctifico meipsum? - Offero tibi sacrificium. Sacrificio vero omnia sancta dicuntur, - et proprie sancta quæ Deo consecrata sunt. - In hoc igitur versu vox sanctificare bis occurrens sumitur quidem eodem sensu generico at non specifico.

S. Cyrill. duas proponit expositiones, nostram et, Ego propter eos sancto Spiritu sanctifico humanitatem meam.

S. Thomas & sanctifico meipsum exponit : carnem pro cis assumo, cui per unionem hypostaticam communico plenitudinem sanctitatis. — Est longius quæsitum.

Maldonatus hic videt allusionem ad sacrificia, quæ sacerdotes in suam consecrationem offerre debebant. Tale sacrificium Christus seipsum suis præbet. - Satis placet, quamvis forte subtilius sit inventum.

### Pro credituris in se.

20. Non pro eis autem rogo tantum, sed et pro eis, qui credituri sunt per verbum eorum in me :

V. 20. Nunc oratio pro fidelibus omnibus. Non pro eis apostolis tantum rogo, sed et pro eis qui credituri sunt per verbum eorum et successorum eorum in me.

### Pro suis omnibus simul.

- 21. Ut omnes unum sint, sicut tu Pater in me, et ego in te, ut et ipsi in nobis unum sint: ut credat mundus, quia tu me misisti.

  22. Et ego claritatem, quam dedisti mihi, dedi eis: ut sint unum, sicut et nos unum sumus. 23. Ego in eis, et tu in me: ut sint consummati in unum: et cognoscat mundus, quia tu me misisti. et dilexisti eos, sicut et me dilexisti. 24. Pater, quos dedisti mihi. volo ut ubi sum ego, et illi sint mecum: ut videant claritatem meam, quam dedisti mihi: quia dilexisti me ante constitutionem mundi. 25. Pater juste, mundus te non cognovit: ego autem te cognovi: et hi cognoverunt, quia tu me misisti. 26. Et notum feci eis nomen tuum, et notum faciam: ut dilectio, qua dilexisti me, in ipsis sit, et ego in ipsis.
- V. 21. UT OMNES UNUM SINT. En quod petit pro omnibus, sicut supra (v. 11) idipsum petivit pro apostolis. sicut tu pater in me et ego in te unius divinæ substantiæ identitate unimur, ut et ipsi similiter per veram aliquam participationem analogam in nobis unum sint. Quomodo autem? Respondet S. Chrysostomus: secundum animam per unionem omnium cum uno Spiritu sancto inhabitante et deificante; secundum corpus, per unionem omnium corporum cum corpore Christi eucharistico. Unio autem cum Christo eo ipso est cum Patre: ideo dicit, in nobis. Vera hæc expositio; addo tamen: hæc duplex unio supponit unionem fidei, caritatis et subordinationis, quam procul dubio Christus hic petit etiam pro omnibus membris ecclesiæ suæ. ut videndo hanc unionem mirabilem, credat mundus, quamtumvis perversus, qua tu me misisti, quum in morali hoc miraculo digitum Dei nequeat non agnoscere.
  - V. 22. ET EGO CLARITATEM, QUAM DEDISTI MIHI, DEDI EIS, ... Quæritur qualis sit intelligenda hæc claritas.
  - R. 1 sententia. (S. Chrysost., Euthym. etc.) Donum miracu-

lorum et mira animorum concordia. Hac enim duo efficax erant fidei confirmandæ argumentum, juxta v. 23.

Contra est: a Donum miraculorum non ordinatur ad uniendos apostolos, et sic non verificatur ut sint unum sicut et nos. — b) Animorum concordiam Christus pro eis petivit a Patre; non igitur censetur eam per se jam donasse. Cf. v. 11. 20.

2ª sententia. Gloria divince filiationis, quam Pater dedit Christo per naturalem generationem. Christus justis per adoptionem.

Rationes. 1) Ita Jo. 1, 12: dedit eis potestalem filios Dei fieri. — 2) Consonat Jo. 17, 5, 24, ubi de claritate divinitatis Christi. — 3) Hac divina filiatione revera arctissime uniuntur justi inter se, participando unam divinam Filii naturam; et hæc potestas per quam Christus suis divinam adoptionem tribuit mundo demonstrat eum a Deo missum, eumque et nos a Patre summe dilectos, juxta 1 Jo. 3, 1: Videte qualem caritatem dedit nobis Pater, ut filii Dei nominemur et simus.

Ita S. Ambros. (De Fide 4), Jansen. Gand. etc. — Habet solidam probabilitatem.

3º sententia. (SS. August., Thom. Aq. etc.) Gloria humanitatis Christi a Christo fidelibus olim communicanda.

Ratio est v. 24, ubi S. August, intelligit claritatem Christo homini datam ab æterno per prædestinationem.

**Contra est,**  $a_i$  hanc gloriam neque esse directe ad unionem discipulorum in terris ordinatam neque argumentum mundo pro divina Christi missione.  $-b_i$  sic v.  $24^{um}$  non esse nisi explicationem  $22^i$ ; atqui tamen v.  $24^o$  petit dari claritatem a Patre.

4° sententia. Gloria dirinitatis, quam Christus paulo ante discipulis suis communicavit dando eis SS. Eucharistiam. — Sic enim eamdem carnem suam carni fidelium univit, et per eamdem eis divinitatem suam univit, unde omnes in Christo excellentissime inter se uniantur.

Rationes. 1) Obvium omnino erat ut Christus, loquens de unione discipulorum secum, commemoraret sacramentum illud unionis perfectissimæ quod modo instituerat. — 2) I Cor. 10, 16. 17: Calix benedictionis... Quoniam unus panis, unum corpus multi sumus, omnes qui de uno pane participamus.

— 3) Jo. 6. 57: in me manet, et ego in eo. — 4) Hoc ipsum sacramentum argumentum est divinæ Christi missionis, sed et amoris Patris in nos: a Patre enim accepit Filius divinitatem suam quam dedit nobis. — 5) V. 24° in illa sententia eodem sensu ac v. 22° venit claritas. — Ita SS. Cyrill., Hilar.: Leont., Tol., Luc. Brug., Beelen. — Hæc nobis præplacet.

UT SINT UNUM inter se per communicationem divinitatis meæ, SICUT ET NOS, Sicut tecum unus sum per divinitatis ejusdem communicationem. - Patet 70 sicut analogice tantum quamvis excellentissime in SS. Eucharistia verificari.

Præclare de his S. Cyrillus Alex. (in h. l. : "Atque, ut brevius dicam, et clarius, sibi ipsi datum esse ait Unigenitus quod
datum est suæ carni : datum autem omnino a Patre per ipsum
in Spiritu. Modus enim unionis cum Deo aliam viam non habet... Hanc ergo quæ data est mihi, inquit, abs te, o Pater,
gratiam et gloriam, ut nimirum unum tecum sim, dedi eis, ut
sint unum sicut nos unum sumus. Unimur enim inter nos iis
modis quos prius diximus; unimur et Deo. Quo pacto vero,
Dominus clarissime nobis exposuit, suæque doctrinæ utilitatem patefaciens: Ego, inquit, in eis, et tu in me, ut sint consummati in unum. Est enim in nobis Filius, corporaliter
quidem, ut homo, nobiscum commistus et unitus per eulogiam mysticam; spiritaliter autem ut Deus, sui Spiritus virtute et gratia spiritum qui in nobis est instaurans in novitatem
vitæ, et divinæ suæ naturæ consortes faciens.

V. 23. Ego in eis unione divinitatis, mediante corporis mei sacramento, et (sieut) tu in me identica divinitatis substantia, ut ita sint consummati in unum, ut ad perfectissimam unionem promoveantur, et cognoscat per fidem mundus ex mirabili illa sacramentali unione fidelium, quia tu me misisti Deum de Deo, et dilexisti eos, sicut et me dilexisti, elucente illa simili dilectione in ejusdem et Filio et fidelibus divinitatis communicatione (licet non eodem modo fiat hæe communicatio). Cf. Jo. 3, 35, et commentarium.

V. 24. Ultima petitio pro discipulis, ut æternæ gloriæ Christi fiant participes in cælis. PATER VOLO (oro, vide Marc. 6, 25: 10, 35). UT UBI SUM EGO ab æterno quoad divinitatem, post

ascensionem quoad humanitatem, ET ILLI SINT MECUM post vitam eorum mortalem, UT VIDEANT facie ad faciem CLARITATEM MEAM, gloriam divinitatis meæ, QUAM DEDISTI MIHI æterna generatione (et humanitati meæ communicaveris), QUIA in illa ipsa generatione DILEXISTI ME ANTE CONSTITUTIONEM MUNDI a tota æternitate. — Ita exponimus juxta v. 5 et 5, 20.

Alii volunt hanc claritatem esse humanitatis Christi quam ei contulit Pater ob dilectionem qua ab æterno Christum hominem prævenit. — Minus placet, quum ob prædictum parallelismum cum v. 5 et 5, 20, tum quia Christus videtur hic pro suis petere beatificam divinitatis visionem ut culmen bonorum.

V. 25. 26. Postulatam beatitatem nunc Patri ostendit esse justum et sibi et apostolis præmium. Sibi: quia notum feci eis nomen tuum et magis etiam notum faciam, per Spiritum sanctum etc. — Apostolis: quia in media mundi incredulitate cognoverunt quia tu me misisti. — ut dilectio qua dilexisti me, in ipsis sit, ad eos quodammodo transeat; manifestetur autem per dona eximia gratiæ, et ego in ipsis per intimam divinitatis præsentiam et perenne gratiæ auxilium jugiter permaneam.

#### APPENDIX.

## Paraphrasis exegetica Jo. XVII.

Quum hæc locutus esset Jesus, sublevatis oculis in cœlum, dixit: Pater venit hora (a tota æternitate prædefinita): clarifica Filium tuum, ut ipse Filius tuus clarificet te (hoc scilicet. modo): Dedisti enim ei potestatem in humanum genus universum, ut omnibus quos dedisti ipsi, (per mortem suam) conferat vitam æternam (qua eis conferenda gloriam tuam procuret). Hæc est autem hujus vitæ æternæ obtinendæ ratio ut cognoscant te, secus ac falsa numina, solum verum Deum, et quem misisti Jesum, Messiam esse credant.

Ego te clarificavi super terram : opus enim consummavi (redemptionis humanæ) quod mihi faciendum dederas. Et nunc etiam tu Pater clarifica me, conferendo humanitati meæ ut in ea refulgeat gloria illa quam habui, qua Deus, in sinu tuo priusquam mundus fieret, ab æterno.

Manifestavi nomen tuum (attributa tua et doctrinam tuam) hominibus quos dedisti mihi de mundo perverso extractos. Tui erant et mihi eos dedisti discipulos : et sermonem tuum per me eis annunciatum servaverunt. Nunc cognoverunt omnia quæ dedisti mihi esse a te. Nam verba quæ dedisti mihi eloquenda, ego dedi eis; et ipsi acceperunt, et crediderunt te misisse me. Ego pro eis oro te : non pro mundo perverso (nunc) oro, sed pro his quos dedisti mihi discipulos, quia tui sunt. Sicut mea omnia tua sunt et tua mea sunt; et clarificatus sum per ipsos (in me credentes).

Et jam mox non ero in mundo vita temporali fruens, et hi in mundo sunt, et ego per ascensionem in cœlum ad te venio. Pater sancte, (postquam ego abiero), serva eos in confessione nominis tui quos dedisti mihi: ut sint inter se unum sicut et nos. Quamdiu eram cum eis ego servabam eos in confessione nominis tui. Quos dedisti mihi custodivi (ab omni pernicie) et nemo ex iis periit, sed periit solummodo (Judas) qui perditioni (ob culpam suam) debebatur. (Neque ejus perditio incuriæ meæ adscribenda est. Nam perire ille debebat) ut Scriptura impleretur quæ ejus perditionem prædixerat. Nunc autem ad te venio : et hæc loquor in mundo adhuc constitutus, ut habeant in se unde plene de eis gaudeam. Ego dedi eis sermonem tuum, et mundus perversus eos odio habuit, quia non pertinent ad mundum, sicut et ego ad mundum non pertineo. Non rogo ut per mortem tollas eos de mundo sed ut serves eos ab hoste maligno. De mundo non sunt sicut et ego non sum de mundo. Consecra eos tibi in munere prædicandæ veritatis, quæ veritas est sermo tuæ doctrinæ. Sicut tu me misisti in mundum, ita et ego misi eos in mundum: et pro eis meipsum in victimam devoveo, ut sint et ipsi in veritate credenda et prædicanda inviolabiliter consecrati.

Non pro eis, discipulis hisce meis, rogo tantum, sed et pro eis qui credituri sunt per verbum prædicationis eorum in me. Ut omnes unum sint (intellectu, voluntate, subordinatione) sicut tu, Pater, in me es et ego in te, ut et ipsi in nobis uniti unum sint : ut credat mundus te misisse me (videndo hanc mirabilem ecclesiæ meæ unitatem).

Et ego claritatem (divinitatem) quam (per æternam generatio-

nem) dedisti mihi, dedi eis (per sacramentum corporis et sanguinis mei eis traditum), ut sint unum sicut et nos unum sumus : ego in eis et tu in me, ut unionem habeant ad omnem perfectionis apicem consummatam : ut cognoscat mundus quia tu me misisti, et dilexisti eos sicut et me dilexisti.

Pater, volo ut ii quos dedisti mihi ibi sint mecum ubi ego sum in cœlesti beatitate: ut videant claritatem divinitatis meæ, quam dedisti mihi ante constitutionem mundi, quia dilexisti me ab æterno.

Pater juste, unicuique juxta merita rependens, mundus perversus te non cognovit : ego autem te cognovi, et hi cognoverunt quia tu me misisti; et ego porro notum feci eis nomen tuum, attributa tua et doctrinam, et deinceps etiam notum faciam, ut dilectio, qua dilexisti me, in ipsis sit (ceu præmium fidelitatis), et ego in ipsis (per intimam cum eis unionem et gratiæ præsens auxilium).

## SCHOLION DOGMATICUM.

A) Pro divinitate Christi argumenta præbent v. 5. 21. 24. V. 5° et 24°, ex æternitate existendi probatur Christus esse supra omnem creaturam adeoque Deus. Nam hæc æternitas in Veteri Testamento habebatur ut attributum divinitatis. -- V. 21 consubstantialitatis dogma confirmat.

B) Pro unitate, ut est nota Ecclesiae, recte afferuntur v. 11. 21. 22. 23. Vult enim Christus ut ex illa unitate credat mundus divinam suam missionem. Et nulla ratio est dubitandi quin eam unitatem pro fidelibus suis petierit oratione efficaci, non secus ac pro eis efficaciter petiit coelestem gloriam v. 24°. — Tandem quum illa unitas debeat analogice repræsentare unionem inter Patrem et Filium adeoque esse perfectissima, sequitur inter fideles debere esse unitatem intellectuum per fidem, voluntatum per caritatem, ordinis seu regiminis per debitam subordinationem. Patet autem unitatem fidei et regiminis existere absque miraculo non posse sine principio unitatis in docendo et regendo, a Christo stabilito. Oportet ergo (quod ex aliis fontibus

directe et clare probatur) ut sit in Ecclesia docendi et regendi legitima auctoritas suprema, omnia ad unitatem dirigens.

C) Ejusdem docendi auctoritatem infallibilem esse, nobis videtur posse confirmari ex v. 17-19, ubi petitur a Christo, ut apostoli, quos misit sicut ipsum misit Pater, sint sanctificati in veritate, id est, in doctrina divina. — Dico confirmari: nam missio prædicandi veritatem verba Christi aliquousque posset verificare. Vix tamen videtur proportio inter apostolorum meram missionem et inter mortem quam Christus pertulit (v. 19) ut eis obtineret illam in veritate sanctificationem. — Digna vero proportio est si donum infallibilitatis pro eis rogari admittitur.

D) Pro universalitate redemptionis argumento est v. 2, ubi Christo data dicitur potestas super omnes homines, ut det eis, omnibus scilicet, vitam æternam.

# CAPUT XVIII.

Argumentum. Jesus cum discipulis suis tendit in hortum olivarum, ubi se sponte tradit turbæ armatæ a Juda ductæ, quam tamen antea verbo prostraverat (1-7). — Petrum volentem Magistrum gladio tueri prohibet, et turbæ interdicit ne discipulis manus injiciat (8-11) — Jesus vinctus ducitur ad Annam: prima negatio Petri (12-18). — Deinde ductus ad Caipham, ab illo pontifice interrogatus alapa cæditur. Altera et tertia negatio Petri (19-27). — Ducitur ad Pilatum, qui accusatores primum remittit (28-32); deinde tamen Jesum interrogat et innoxium pronunciat (33-38). — Barabbæ Christus a populo postponitur (39-40).

#### Jesus se tradit inimicis.

- 1. Hæc cum dixisset Jesus, egressus est cum discipulis suis trans Torrentem Cedron, ubi erat hortus, in quem introivit ipse, et discipuli ejus. 2. Sciebat autem et Judas, qui tradebat eum, locum: quia frequenter Jesus convenerat illuc cum discipulis suis. 5. Judas ergo cum accepisset cohortem, et a Pontificibus, et Pharisæis ministros, venit illuc cum laternis, et facibus, et armis. 4. Jesus itaque sciens omnia, quæ ventura erant super eum, processit, et dixit eis: Quem quæritis? 5. Responderunt ei: Jesum Nazarenum. Dicit eis Jesus: Ego sum. Stabat autem et Judas, qui tradebat eum, cum ipsis. 6. Ut ergo dixit eis: Ego sum: abierunt retrorsum, et ceciderunt in terram. 7. Iterum ergo interrogavit eos: Quem quæritis? Illi autem dixerunt: Jesum Nazarenum.
- V. 1. HÆC QUUM DIXISSET JESUS, EGRESSUS EST civitate: Christus enim (ut probabilius opinamur) inter eundum a cœnaculo ad hortum pronunciaverat partem sermonis capitibus XV et XVI contentam (vide commentarium ad 14, 31 et 15, 1); quum autem pervenisset ad torrentem Cedron, qui ibi secundum urbis pa-

rietes fluebat, censendus est cum discipulis suis paululum substitisse ut orationem capitis XVII ad Patrem funderet, qua terminata, transeundo torrentem civitate egressus est.

- -- TRANS TORRENTEM CEDRON. In græco recepto: πέραν τοῦ χειμάβρου τῶν κέθρων, trans torrentem cedrorum. Aliqui tantum codices habent τοῦ κέθρων Nihil tamen dubitandum quin S. Joannes scripserit τοῦ κέθρων vel κέθρων. Noverat enim nomen hebraicum, in V. T. sæpe occurens, ρητηρ, turbidus. Dicitur græce γείμαβρος, id est, hieme fluens. Æstivo quippe tempore siccus erat. Ita Gulielmus Tyrius. Cur speciatim ille transitus hic notatur? Probabiliter ob 2 Sam. 15, 23, ubi David fugit ante Absalom et typum Christi passuri gessit. UBI ERAT HORTUS. in villa Gethsemani (κιμά τις σαμπολεκομαποκ, cupa olei. Hæc villa sita erat ad montem olivarum (Luc. 22, 39) ex parte orientali civitatis. Jesus procul dubio possessore hujus prædii familiariter utebatur, vel certe hortus erat publicus.
- V. 2. FREQUENTER CONVENERAT ILLUC, ultimis præsertim diebus. Cf. Marc. 11, 11, 19; Luc. 21, 37, ubi referunt Jesum soli tum tunc fuisse noctes agere Bethaniæ in monte olivarum.
- V. 3. cohortem. την σπείραν, quam ducebat tribunus, ὁ χλλαρ χος (v. 12), ergo e militibus romanis bene multis constantem, quæ, si qua pro Jesu oriretur populi seditio, vim vi repellere posset (1)... ΜΙΝΙSTROS, ὑπιρέτας, puta e custodia templi etc. cum laternis..., quamvis esset plenilunium, ut vel in abditis locis Jesum invenirent.
- V. 4. Jesus itaque sciens, id est, quamvis scient. Quod sedulo notat Joannes, quum ad argumentum divina scientia Jesu tum ut constaret eum sponte passionem suam obiisse. processit, post acceptum Judae osculum. Judas enim antecedebat eos (Luc. 22, 47). Jesus nedum fugeret, processit, et dixit eis : quem quertis? Interrogat ut occasionem præbeat  $\tau \tilde{\phi}$  Ego sum. Hæc interrogatio non supponit eos non percepisse signum datum a proditore. Viderant quidem; sed vel Christi procedentis

<sup>(1)</sup> Cohors erat prætoria, qualis usque ad 600 capita numerare solebat. Ejus magnam certe partem in hortum convenisse merito concluditur ex equad ipse  $\chi(\lambda)$  (ap $\chi$ 0) ibi aderat imperans.

majestate vel ejusdem omnipotenti voluntate prohibebantur quominus illico in eum irruerent.

- V. 5. STABAT... JUDAS... CUM IPSIS, post osculum statim ad eos reversus.
- V. 6. ABIERUNT RETRORSUM, ac si ab adversario in pectore perculsi essent, et ceciderunt supini in terram. Judas sane cum ipsis. Ratio liujus prodigii duplex: ut inimicis gratiam pœnitentiæ præberet, et eis palam faceret Christus ipsos nihil in se posse nisi quatenus permitteret.

## Suos tuetur, Petrum corripit.

- 8. Respondit Jesus: Dixi vobis, quia ego sum: si ergo me quaritis, sinite hos abire. 9. Ut impleretur sermo, quem dixit: Quia quos dedisti mihi, non perdidi ex eis quemquam. 10. Simon ergo Petrus habens gladium eduxit eum: et percussit pontificis servum: et abscidit auriculam ejus dexteram. Erat autem nomen servo Malchus. 11. Dixit ergo Jesus Petro: Mitte gladium tuum in vaginam. Calicem, quem dedit mihi Pater, non bibam illum?
- V. 8: Dum se inimicis suis tradit Jesus, efficaci verbo jubet eos ne discipulos tangant.
- V. 9. SERMO ILLE (17, 12) est de morte animæ, a qua præservat discipulos, non sinendo eos comprehendi. Comprehensi enim, facile in peccatum incidissent. Lucas Brug. existimat Christum locutum de morte utraque, quod etiam admitti potest. At Christum ad Patrem dixisse de morte animæ, et evangelistam ad mortem corporis accommodasse, merito rejicitur.
- V. 10. SIMON ERGO PETRUS... Solus Joannes eum nominat. Synoptici nomen tacent, forte quia Petrus, quando scribebant, nondum obierat. A solo etiam Joanne datur nomen servi Malchus (מַלְבָּא, rex); quem solus utique videtur cognovisse, quippe qui esset notus pontifici (v. 15).
- V. 11. ... CALICEM QUEM DEDIT MIHI PATER... Metaphora est Hebræis usitata: Pater familias ad mensam calicem domesticis suis propinabat. Interrogatio est admirantis, et enunciantis se ad passionem ire ut obediat Patri.

## Jesus apud Annam.

12. Cohors ergo, et tribunus, et ministri Judæorum comprehenderunt Jesum, et ligaverunt eum: 15. Et adduxerunt eum ad Annam primum, erat enim socer Caiphæ, qui erat pontifex anni illius. 14. Erat autem Caiphas, qui consilium dederat Judæis: Quia expedit, unum hominem mori pro populo. 15. Sequebatur autem Jesum Simon Petrus, et alius discipulus. Discipulus autem ille erat notus pontifici, et introivit cum Jesu in atrium pontificis. 16. Petrus autem stabat ad ostium foris. Exivit ergo discipulus alius, qui erat notus pontifici, et dixit ostiariæ: et introduxit Petrum. 17. Dixit ergo Petro ancilla ostiaria: Numquid et tu ex discipulis es hominis istius? Dicit ille: Non sum. 18. Stabant autem servi, et ministri ad prunas, quia frigus erat, et calefaciebant se: erat autem cum eis et Petrus stans, et calefaciens se.

V. 12. TRIBUNUS, & YMAZYYOS, is qui præerat omnibus militibus romanis arcem Antoniam occupantibus. — ET MINISTRI JUDÆORUM, qui et ipsi adjuvabant, comprehenderunt jesum.

V. 13. ET ADDUXERUNT EUM AD ANNAM PRIMUM. Solus Joannes hoc habet. 75 PRIMUM satis insinuat, eos deinde Jesum adduxisse ad Caipham, quod ex Synopticis notum erat et hic ideo a Joanne dici non debebat. - Datur autem ratio cur Jesum duxerint ad Annam. Erat enim socer caiphe, qui erat pontifex anni illus, et, qua talis, erat Annas vir in ordine sacerdotali auctoritate præcellens. Teste Josepho (Ant. 18, 2, 2) quinque filios suos post se pontifices summos numeravit. - Sunt qui putent, Judam Annæ prædam suam ostendere debuisse ut proditionis pretium reciperet. At sufficit ratio data ab evangelista. Pontifex anni illus, id est, illo anno. Jam a pluribus annis Caiphas erat summus pontifex, et mansit toto tempore regiminis Pilati. Frequens tamen pontificum mutatio inducere poterat modum loquendi: pontifex anni illius. Vide ad Jo. 11, 49.

V. 14. Vide ad 11, 50.

Quæritur utrum quæ a v. 15° narrantur acta sint in domo Annæ, an in domo Caiphæ.

R. Sola dubitandi ratio est v. 24: Et misit eum Annas ligatum ad Caipham pontificem. Sed quod ibi dicitur habendum est ut difficultas (proprio loco solvenda) contra certam sententiam: omnia hæc quæ narrantur a v. 15 ad 23 acta fuisse in domo Caiphæ.

Nam 1) acta sunt in domo τοῦ ἀρχιερέως, qui unus erat Caiphas (v. 15. 19. 22). — 2) Petri triplex negatio facta est in domo Caiphæ, ut patet ex Synopticis (Matth. 26, 58. 69-75; Marc. 14, 54. 66-72; Luc. 22, 55-62). — 3) solius summi pontificis erat Jesum interrogare (v. 19) in medio synedrio, ubi scribæ et seniores et omnes sacerdotes convenerant (Matth. Marc.).

V. 15. SEQUEBATUR AUTEM JESUM SIMON PETRUS a longe (Marc. 14, 54) ET ALIUS DISCIPULUS, ambo reversi a fuga quam in horto ceperant. ALIUS iste DISCIPULUS græce dicitur δ αλλος μαθητής, estque ipse evangelista, qui pluries hoc vocabulo se designat. Ita Jo. 20, 2. 3. 4, ubi et addit: quem amabat Jesus. — ERAT NOTUS PONTIFICI, adeoque etiam familiæ ejus. Et quia notus, potuit intrare.

V. 16. Petrus autem, qui non erat notus et ideo intrare cum Joanne non audebat, stabat ad ostium foris. Advertens autem Joannes Petrum post se non intrasse, exivit ex atrio in quod jam intraverat. - Atrium istud horto claustrali monasterii non absimile erat. - Et dixit ostiarie, petens ut amico suo aperiret, et sic introduxit petrum. Jesus tunc intus erat in aula summi pontificis. Quo tunc Joannes se contulerit, prorsus latet. Non apparet denuo nisi juxta crucem.

V. 17. Prima Petri negatio. — ANCILLA OSTIARIA. Ex Synopticis noveramus eam fuisse unam ex uncillis summi sacerdotis. Novit hac ancilla Joannem esse Jesu discipulum, unde conjicit etiam Petrum, a Joanne introductum, discipulum esse Jesu: interrogat ergo ut certior fiat. Antea dixerat adstantibus: Et hie cum illo erat. (Luc 24, 56).

V. 18. ERAT... PETRUS CUM EIS STANS ET CALEFACIENS SE. Ibi Petrum stantem videt ancilla et vultum ejus ad lumen carbonum flammantium agnoscit (Luc. 22, 56). Servi illi erant ibi sub dio, adeoque *foris* (Matth.) quoad aulam concilii; et *deorsum* (Marc.) quoad eam aulam et quoad vestibulum portæ: nam

e vestibulo ad atrium per gradus aliquot descendebatur. Ignis accensus erat in medio atrii. — Domus Caiphæ adhuc reliquiæ supersunt, in quibus supradicta verificantur (De Buck). — Dum ibi esset Petrus, Jesus erat in aula summi sacerdotis, quæ sita erat e regione vestibuli. — Petrus autem post negationem primam exiit foras ante atrium, ad vestibulum se conferens, et tunc factum est prius gallicinium nocturnum quod solus Marcus commemorat (Marc. 14, 68).

## Jesus apud Caipham.

19. Pontifex ergo interrogavit Jesum de discipulis suis, et de doctrina ejus. 20. Respondit ei Jesus: Ego palam locutus sum mundo: ego semper docui in synagoga, et in templo, quo omnes Judæi conveniunt: et in occulto locutus sum nihil. 21. Quid me interrogas? Interroga eos, qui audierunt quid locutus sim ipsis: ecce hi sciunt quæ dixerim ego. 22. Hæc autem cum dixisset. unus assistens ministrorum dedit alapam Jesu, dicens: Sic respondes pontifici? 25. Respondit ei Jesus: Si male locutus sum, testimonium perhibe de malo: si autem bene, quid me cædis? 24. Et misit eum Annas ligatum ad Caipham pontificem. 25. Erat autem Simon Petrus stans, et calefaciens se. Dixerunt ergo ei: Numquid et tu ex discipulis ejus es? Negavit ille, et dixit: Non sum. 26. Dicit ei unus ex servis pontificis, cognatus ejus, cujus abscidit Petrus auriculam: Nonne ego te vidi in horto cum illo? 27. Iterum ergo negavit Petrus, et statim gallus cantavit.

V. 19. PONTIFEX, Caiphas scilicet, adstantibus illis de syncdrio qui comprehensioni Christi adfuerant, vel forte coram toto synedrio, Jesum noctu interrogat. Postridie mane (Luc. 22, 66) coram toto synedrio res erit, nisi jam nocte etiam coram toto synedrio comparuerit Christus. Cf. Matth. 26, 57; Marc. 14, 53.

DE DISCIPULIS : quid sibi vellet assiduus ille discipulorum comitatus; numquid ad seditionem commovendam? ET DE DOCTRINA EJUS, in ea ansam accusationis de blasphemia quærens.

V. 20. Jesus de *discipulis* nihil respondit : satis enim constabat eos non esse nisi *doctrinæ auditores* : unde de hac doctrina respondisse sufficeret. Affirmat autem de doctrina, eam fuisse palam et coram toto populo propositam, et, ait, in occulto locutus sum nihil, quod sit publicæ meæ doctrinæ contrarium. Sic enim intelligendum hic est. Jesus enim multa solis discipulis dixerat, sed non ideo doctrina ejus secreta fuit. — S. August. (in h. l.: Ergo et hoc ipsum quod ab ipso dici videbatur occulte. quodammodo non dicebatur in occulto: quia non ita e dicebatur, ut ab eis quibus dictum fuerat taceretur; sed ita potius, ut usquequaque prædicaretur.

Commentatores ascetici aliam solent dare explicationem silentii a Christo servati circa discipulos. Nolebat, aiunt, famæ illorum detrahere, nihil quippe boni potuisset de iis proferre qui turpi fuga Magistrum modo dereliquissent. Non adeo placet hæc explicatio; tacita enim discipulorum fuga, multa sane optimus Magister reperisset quæ potuisset ad eorum laudem in medium adducere.

V. 21. QUID **ME** INTERROGAS? Non est reprehensio, sed modo dictorum logica conclusio. Doctrina mea publica fuit: recte igitur provoco ad testimonium auditorum, quorum potius testimonium quam meum in re mea valere debet. — ECCE HI SCIUNT... Sunt qui velint Christum hic assidentes synedristas indigitasse, quod non est improbabile (Tol.); alii referunt pronomen hi ad auditores Christi generatim. Græce: ἐπερώτησον τοὺς ἀκηκοότας, τί ἐλάλησα αὐτοῖς, ubi τί ἐλάλησα est habendum ut regimen verbi ἐπερώτησον.

V. 22. DEDIT ALAPAM, ἐἀπισμα, quod non tantum alapam sonat, sed ictum manu, fuste etc. inflictum. Syriaca versio habet constitution manu, fuste etc. inflictum. Syriaca versio habet percussit eum super maxillam ejus. Accedit Matthæum (5, 39) habere ἐαπίσει, alapam dederit. Favet igitur versioni vulgatæ et parallelismus N. T. et traditio priorum seculorum per versiones syriacam et latinam repræsentata. Cf. etiam Is. 50, 6. Ita etiam S. Cyrillus exponit. Fueritne ista alapa inflicta nuda manu an manu chiroteca correa vel ferrea armata, tacet traditio. Hoc alterum non est improbabile, si minister ille fuerit unus de custodia templi, ut habet Cyrillus (qui rationem alapæ dat, quod ille verbis Christi se notatum putaret.

Cf. Jo. 7, 45. 46. Sufficiens tamen ratio innuitur in evangelio hic, quod scilicet vellet ille homo se pontifici gratum facere ejus honorem vindicando). — sic arroganter RESPONDES PONTIFICI?

V. 23. Mite responsum impudentissimo servo dat Dominus, quo inflictam sibi in pontificem contumeliæ calumniam avertat. Legitimæ enim auctoritati, etiam in homine pravo, sua semper debetur reverentia.

In hæc S. August. : " Si cogitemus quis acceperit alapam,

- " nonne vellemus eum qui percussit, aut cœlesti igne consumi,
- aut terra dehiscente sorberi, aut correptum dæmonio volu-
- tari, aut aliqua hujusmodi qualibet pæna, vel etiam graviore
- puniri? Quid enim horum per potentiam jubere non potuisset
- per quem factus est mundus, nisi patientiam nos docere ma-
- " luisset qua vincitur mundus?"

N. B. Post hæc Caiphas, auditis testibus et dimisso concilio. Jesum damnatum servis suis et templi apparitoribus permisit. Qui Jesum ex aula duxerunt in atrium et ibi conviciis impetiverunt.

Sunt qui velint Jesum post condemnationem fuisse in carcere illa nocte servatum et ibi a servis pontificis contumeliis affectum. Probabilius tamen putamus hæc convicia Christo illata fuisse in atrio, quod ministris pontificis permissum fuisse ex historia negationum Petri novimus. Ultimam forte noctis partem egit Jesus in carcere; vel tota nocte ludibriis ministrorum expositus mansit.

Mane rursus congregatum fuit synedrium (Matth. 27, 1; Marc. 15, 1; Luc. 22, 66) ut Jesum condemnatum morti traderet.

V. 24. ET MISIT EUM ANNAS LIGATUM AD CAIPHAM PONTIFICEM. Hic versiculus seriam facit difficultatem (1). Itaque

Quæritur de rerum hic narratarum ordine historico.

Notandum prius, particulam el deesse in graco, ubi tantum legitur นักธ์ธายนิยน. Aliqui codices addunt อ๋ว vel อ๊ฮ. Unde hæc phrasis non debet necessario necti præcedentibus tamquam se-

quela historica; sed potius consideranda est ut aperiens novam narrandi seriem, de negatione nempe Petri secunda. Primam negationem Petri narraverat evangelista v. 17 et 18, et, interjecta interrogatione pontificis, pergit nunc ad secundam, et incipit: MISIT EUM ANNAS... Quorsum hoc commemorat?

R. 1° sententia. Annas habitabat in domo Caiphæ, et in suis ædibus Christum interrogavit; ibique Jesum minister alapa percussit. Neque obstat Annam vocari ἀρχιερέα: nam ita et Lucas eum vocat (3, 2). Si ita, perfecte servatur series rerum historica, ut passim fit a S. Joanne: prima scilicet negatio Petri acta est in atrio pontificis. Jesu versante coram Anna; secunda et tertia in eodem atrio, Jesu versante coram Caipha.

Contra est: a) Jo. 18, 13. 14. 24 solus Caiphas dicitur ἀργιερεύς: ergo et v. 19 et 22 non alius ac Caiphas potuit designari. — b) Textus Lucæ (3, 2) non est ad rem: ibi enim de pluribus pontificibus sermo est. hic de uno, qui cum articulo dicitur δ ἀργιερεύς.

2° sententia. MISIT est pro miserat, ut sæpe in N. T. Ita Jo. 18, 26: abscidit; Matth. 26, 48: dedit; Marc. 16, 14: crediderunt. Evangelista ergo post narratam interrogationem Jesu apud Caipham, ita explicat quomodo Jesus, quem ductum ad Annam dixerat, apud Caipham fuerit interrogatus.

Contra est: a) Non videtur sufficiens ratio, cur, si potuit id omittere ante v. 15, nunc demum id ponat evangelista. — b) Si hæc fuisset mens Joannis, clarius eam pro more suo exposuisset.

Est tamen probabilis sententia.

3° sententia. MISIT non est pro miseral, sed est tempus historicum. Ponitur scilicet hæc phrasis ut moneamur secundam Petri negationem actam fuisse dum Christus duceretur ab Anna ad Caipham. Annas enim, aiunt, vel habitabat in domo Caiphæ, in ea occupans un appartement (Hengst., Fouard. p. 45); vel certe tunc in eadem ac Caiphas domo versabatur (Patrizi): unde quum Jesus ab Anna ad Caipham duceretur transire per atrium Caiphæ debuit (1).

<sup>(1)</sup> Sunt qui velint Christum ita transeuntem respexisse Petrum. Sed obstat quod hic aspectus fuit post negationem tertiam, quæ facta est hora una (Luc.) post secundam.

Contra est, Jerosolymis ostendi domum Annæ aliam a domo Caiphæ; sed hæc traditio valde incerta est.

Hanc sententiam adoptamus, ideo præsertim quod optime dat rationem interruptæ narrationis negationum Petri: prima facta fuerit Christo apud Annam versante, aliæ postquam Annas Christum dimiserat.

Unde sic: Misit eum Annas ligatum ad Caipham pontificem. **Tunc** autem erat Petrus stans et calefaciens se.

V. 25. ERAT AUTEM SIMON PETRUS STANS ET CALEFACIENS SE IN medio atrii, quo post pusillum (Luc.) reversus fuerat. DIXERUNT ERGO EI plures, quorum unum memorat Lucas; dicunt autem Matthæus et Marcus ancillam ostiariam, et aliam, circumstantibus (ad januam, ut videtur). dixisse: Et hic erat cum Jesu Nazareno; quibus Petrus negavit cum juramento. Cogita eum tunc a vestibulo venisse ad medium atrium, ubi unus primum, deinde multi simul ei dixerint quæ hic dicta ponuntur, et habebis totum complexum secundæ negationis, prout a quatuor evangelistis refertur.

V. 26. Tertia negatio quasi horre unius spatio (Luc.) post secundam. Rursus plures Petrum alloquuntur, cognato Malchi insistente ut qui eum in horto vidisset. Magnum sane Petro periculum ob abscissam aurem!

V. 27. ITERUM ERGO NEGAVIT PETRUS, jurans et anathematizans (Marc. 14, 71); ET STATIM GALLUS CANTAVIT, auroram præcinens: unde apparet impletum vaticinium Christi, Jo. 13, 38. Tunc conversus Dominus respecit Petrum (Luc. 22, 61). Ergo circa auroram Christus in atrio erat in conspectu Petri. Vel tunc versabatur in manibus ministrorum sibi illudentium, vel certe e carcere ad synedrium eductus (Luc. 22, 66), per atrium transiit. - Ob illum aspectum recordatus est Petrus verbi Domini. ... et egressus foras flevit amare. (Luc. 22, 61, 62).

#### Jesus Pilato sistitur.

28. Adducunt ergo Jesum a Caipha in prætorium. Erat autem mane: et ipsi non introierunt in prætorium, ut non contaminarentur, sed ut manducarent Pascha. 29. Exivit ergo Pilatus ad

eos foras, et dixit: Quam accusationem affertis adversus hominem hunc? 50. Responderunt, et dixerunt ei: Si non esset hic malefactor, non tibi tradidissemus eum. 51. Dixit ergo eis Pilatus: Accipite eum vos, et secundum legem vestram judicate eum. Dixerunt ergo ei Judæi: Nobis non licet interficere quemquam. 52. Ut sermo Jesu impleretur, quem dixit, significans qua morte esset moriturus.

V. 28. ADDUCUNT ERGO JESUM, quum factus esset dies, mane (Matth., Marc., Luc.) synedristæ omnes a CAIPHA IN PRÆTORIUM (πραιτώριον), ubi præses romanus jus dicebat. Præsides romani in Palæstina solebant quidem Cæsareæ residere, sed diebus festivis majoribus Jerosolymis degebant ad seditiones etc. præcavendas vel reprimendas (Jos. Bell. jud. 2, 14, 3). Occupabant tunc palatium regium, quod Herodis olim fuerat, situm in monte Sion (Jos. ib. 2, 14, 8). Videtur tamen Pilati prætorium tunc fuisse in arce Antonia. Hoc certe concordat traditioni a seculo IV Jerosolymis vigenti. Vide Fouard, op. cit. p. 81-83. -- ERAT AUTEM MANE, puta hora nostra septima. Pilatus fuerit a synedristis præmonitus ut eos ante consuetam horam (nonam) reciperet: ET IPSI NON INTROIERUNT, sed remanserunt ante porticum ad quam ascendebatur per gradus viginti octo, cujus adhuc supersunt vestigia. - · ut non contaminarentur. juxta traditiones pharisæorum, sed ut manducarent eo ipso die, ante solis occasum, pascha, sacrificium chagiga, quod 15º Nisan offerendum erat (vide dissert, præv. ad cap. XIII. p. 313).

V. 29. EXIVIT ERGO PILATUS, quem Joannes nunc primum nominat et tamen non dicit eum esse illum præsidem de quo statim supra: eum ergo notum supponit ex Synopticis. — AD EOS FORAS, sistens se in porticu supradicta, ET DIXIT: QUAM ACCUSATIONEM AFFERTIS... Vult Pilatus, juxta jus sibi competens, ab examine causæ exordiri.

V. 30. ... SI NON ESSET HIC MALEFACTOR, et ut talis a nobis convictus et judicatus, non tibi tradidissemus eum morte plectendum. Minores pænas synedrium per seipsum infligere poterat; causæ capitales quoad examen et exsecutionem præsidi Syriæ, et tunc, ex hujus delegatione, procuratori Judææ reser-

vatæ erant. Volunt per audaciam impedire quominus Pilatus causam instruat et obtinere ut, incognita causa, ipsorum judicium confirmet. Hoc eorum consilium probe perspiciens Pilatus vult eos dimittere, dicens:

V. 31. ACCIPITE EUM VOS, ET SECUNDUM LEGEM VESTRAM JUDICATE EUM. Quibus verbis Pilatus cedit jure suo, et permittit Judæis ut ipsi Jesu causam terminent. — At data facultate Judæi uti renuunt, volentes sane necis Christi invidiam a se avertere et in Romanos rejicere. Ideo respondent: Non possumus: Nobis non licet interficere quemquam. Hæc enim potestas ipsis ablata fuerat.

V. 32. Ita Judæi, inscii, fecerunt, UT SERMO JESU IMPLERETUR QUEM DIXIT, spiritu prophetico, SIGNIFICANS QUA MORTE ESSET MORITURUS, morte nempe crucis sibi a *gentilibus* inferenda. Ita Matth. 20, 19; Jo. 3, 14; 8, 28; 12, 32-34. Juxta legem *Judworum*, Jesus damnatus blasphemiæ lapidari debuisset (Lev. 24, 14).

## Prima apud Pilatum interrogatio.

33. Introivit ergo iterum in prætorium Pilatus, et vocavit Jesum, et dixit ei: Tu es rex Judæorum? 34. Respondit Jesus: A temetipso hoc dicis, an alii dixerunt tibi de me? 35. Respondit Pilatus: Numquid ego Judæus sum? Gens tua, et pontifices tradiderunt te mihi: quid fecisti? 56. Respondit Jesus: Regnum meum non est de hoc mundo: si ex hoc mundo esset regnum mcum, ministri mei utique decertarent ut non traderer Judæis: nunc autem regnum meum non est hinc. 37. Dixit itaque ei Pilatus: Ergo rex es tu? Respondit Jesus: Tu dicis quia rex sum ego. Ego in hoc natus sum; et ad hoc veni in mundum, ut testimonium perhibeam veritati: omnis qui est ex veritate audit vocem meam. 58. Dicit ei Pilatus: Quid est veritas? Et cum hoc dixisset, iterum exivit ad Judæos, et dicit eis: Ego nullam invenio in eo causam.

Propositione sua rejecta, non jam audet Pilatus, Judæis invitis, causam Jesu a se removere.

V. 33. Igitur Judæi, coacti accusationes proferre, tres enunciant (Luc. 23, 2): Hunc invenimus subvertentem gentem

nostram et prohibentem tributa dare Cæsari, et dicentem se Christum regem esse. Pilatus circa tertiam solam interrogat Jesum : duæ enim priores tertia nitebantur. Interrogat Jesum in prætorio seorsum. Jesus ergo ductus a satellitibus romanis ascendit scalam et venit in aulam porticui adjacentem. Pilatus DIXIT EI: TU ES REX JUDÆORUM? Hæc enim erat tertia accusatio. Intendit Pilatus Christum interrogare, num seipsum dicat eximium illum regem temporalem Messiam, qualem noverat Judæos præstolari.

V. 34. A TEMETIPSO HOC DICIS quasi qui, ut præses, per temetipsum contra me rebellionis suspicionem acquisieris. An ideo tantum interrogas quia alli tibi dixerunt de me? Ita Christus, ut Pilati mentem ad iniquitatem accusationis attentam faciat.

V. 35. RESPONDIT PILATUS, probe sciens quod per invidiam tradidissent eum (Matth. 27, 18), et ægre ferens se in hac causa versari: NUMQUID. ait. EGO JUDÆUS SUM, qui per meipsum possim de rebus quæ inter vos agitantur cognoscere? GENS TUA ET PONTIFICES tui, primores Judæorum et in sacris eorum versati, TRADIDERUNT TE MIHI. QUID FECISTI unde rationem te accusandi habeant?

V. 36. Inanem esse Judæorum accusationem statim Jesus ostendit. Se regem esse non absolute negat, sed, ait, regnum meum non est de hoc mundo: non est mundanum, sed spirituale, desursum est, adeoque nihil Cæsaris regnum offendit. Et ita esse constat: nam si ex hoc mundo esset, ministri mei, quos tunc ut omnes regnum affectantes armatos mecum haberem, utique decertarent... nunc autem, ut patet ex adjunctis, regnum meum non est hinc.

N. B. Christus non dicit, non est in hoc mundo. Est enim regnum ejus vere in hoc mundo, sicut discipuli ejus in mundo sunt (17, 11); sed sicut ipsi non sunt de hoc mundo (17, 14), ita et Christi regnum non est de hoc mundo. Hinc non excluduntur ab Ecclesia externi regiminis jura; immovero jus habet adhibendi omnia media externa quæ conducunt ad regnum spirituale supernum tuendum ac promovendum, et nulli potestati quæ sit de hoc mundo licet hoc jus in aliqua re infringere.

Egregie S. August. (in h. l.): "Dicit quidem in prophetia

" de Deo Patre : Ego autem constitutus sum rex ab eo super - Sion montem sanctum ejus : sed Sion illa et mons ille non · est de hoc mundo. Quod est enim ejus regnum nisi credentes " in eum, quibus dicit : De mundo non estis, sicut et ego non · sum de mundo? Quamvis eos esse vellet in mundo : propter - quod de illis dixit ad Patrem : Non rogo ut tollas eos de " mundo, sed ut serves eos ex malo. Unde et hic non ait, " Regnum meum non est in hoc mundo; sed, non est de hoc " mundo. Et quum hoc probaret dicens, Si ex hoc mundo esset · regnum meum, ministri mei utique decertarent, ut non " traderer Judæis : non ait, Nunc autem regnum meum non · est hic; sed, non est hinc. Hic est enim regnum ejus usque in " finem seculi, habens inter se commixta zizania usque ad mes-- sem; messis enim finis est seculi, quando messores venient. - id est, angeli, et colligent de regno ejus omnia scandala; quod - utique non fieret, si regnum ejus non esset hic. Sed tamen non - est hinc; quia peregrinatur in mundo : regno suo quippe dicit, - De mundo non estis, sed ego elegi vos de mundo. Erant ergo · de mundo, quando regnum ejus non erant sed ad mundi prin-" cipem pertinebant. "

V. 37. Ergo tandem aliquando rex es tu? respondit jesus: tu dicis vere quia rex sum ego. At ecce quale est regnum meum: ego in hoc natus sum (secundum carnem intelligit) et ad hoc veni in mundum per incarnationem, ut testimonium perhibeam veritati, ut verbis et operibus veritatem supernaturalem doceam eique homines subjiciam: adeoque omnis qui est ex veritate, qui amat veritatem addiscere et cupit ei vitam suam conformare, audit vocem meam, estque subditus meus in meo illo regno veritatis. En igitur regnum meum.

V. 38. Christi sensum non assequens dicit ei pilatus, non-nihil impatiens: quid est veritas? Græce: τί ἐστιν ἀλήθεια, sine articulo. Responsum interim audire Pilatus parum curat, ideo, illud non exspectans, iterum exivit ad jud.eos, et dicit eis: ego, quod ad me attinet, nullam invenio in eo causam, nullum crimen poma dignum. Intellexit enim totam causam Jesu in quæstione non civili nec politica, sed mere religiosa versari.

## Jesus Barabbæ postponitur.

- 59. Est autem consuetudo vobis ut unum dimittam vobis in Pascha: vultis ergo dimittam vobis regem Judæorum? 40. Clamaverunt ergo rursum omnes, dicentes: Non hunc, sed Barabbam. Erat autem Barabbas latro.
- V. 39. Persistentibus Judæis in accusando Christum, Pilatus eum misit ad Herodem (Luc. 23, 5-15), volens ita causam Jesu a se removere; at quum Herodes Jesum rursus ad Pilatum remisisset, aliud jam hic excogitat medium se a ferendo judicio eripiendi. Verba igitur faciens non ad synedristas sed ad universum populum, ait: EST... consuetudo vobis, ut unum dimittam vobis in pascha, quemcumque petieritis (Marc. 15, 6). vultīs ergo dimittam vobis regem judæorum, regem vestrum? Non enim latuisse Pilatum videtur, pluries populum voluisse Jesum regem proclamare, indeque ortam esse in eum synedrii invidiam. Cf. Synopticos et Jo. 6, 15. Alterum simul Christo opponit Barabbam, alterutrum liberandum populo permittens.
- V. 40. Tunc, persuasi a pontificibus et senioribus, CLAMAVERUNT RURSUM OMNES de turba dicentes : non hunc dimitte, sed barabban. Erat autem barabbas latro, seditiosus homicida (Marc. 15, 7; Luc. 23, 19). De significatione nominis hujus latronis non convenit. Alii illud dicunt aramaice fuisse אַבָּא בּר filius patris, quæ forma omnino respondet nomini græce scripto βαραββᾶς. Alii, cum S. Hieronymo, adoptant scriptionem אַבָּר בּוֹנוֹנוֹנוֹ magistri. Altera litera בּר facile potuit excidere, ex eo quod Syri non adhibeant dagesch ad literas duplicatas exprimendas. Utra opinio sit probabilior investigare non vacat.

# CAPUT XIX.

Argumentum. Jesus flagellatur et spinis coronatur (1-3). — A Pilato populo exhibitus, ad mortem crucis damnandus exquiritur, ut qui Filium Dei se fecerit (4-7). — De quo novo crimine Jesum Pilatus rursus interrogat, et innocentem repertum dimittere iterum tentat (8-12). — Sed intentata sibi inimicitia Cæsaris, pro tribunali sedens, Jesum mortis condemnat et necandum tradit (13-16). — Crucifigitur Jesus inter duos latrones (16-18). — Crucis inscriptio (19-22). — Vestimenta Jesu inter se partiuntur milites, vaticinium ita implentes (23, 24). — Matrem suam Joanni commendat Jesus (25-27). — In siti sua aceto potatus, aliud vaticinium implet Jesus, et omnibus consummatis moritur (28-30). — Latronum franguntur crura, non Jesu; cujus latus lancea aperitur: et ita duplex in eo vaticinium verificatur (31-37). — Joseph et Nicodemus corpus Jesu honorifice sepeliunt (38-42).

## Jesus flagellatur et spinis coronatur.

- 1. Tunc ergo apprehendit Pilatus Jesum, et flagellavit. 2. Et milites plectentes coronam de spinis, imposuerunt capiti ejus : et veste purpurea circumdederunt eum. 5. Et veniebant ad eum, et dicebant : Ave, rex Judæorum : et dabant ei alapas.
- V. 1. Tunc, postquam populus Barabbam præ Jesu postulaverat, pilatus, volens populum ad misericordiam commovere, apprenendit, ελάβεν, sumpsil jesum, et flagellavit per manus militum romanorum. Joannes ponit ἐμαστίγωτε: Marcus latinis auribus loquens, latino verbo φραγελλώτας idem significat (15, 15); neque aliter translator Matthæi (27, 26). Si Christus fuisset a Judæis verberatus, ictibus non ultra 39 fuisset impetitus; sed supplicium a romano judice indictum per manus militum fieri debuit et more Romanorum apud quos nullus erat verberum præfixus numerus. Duplicis generis ad illam pænam instrumenta adhibebant Romani, rirgas et flagella seu flagra.

Illis rarius et fere contra minus abjectæ conditionis sontes, his plerumque contra vilis sortis homines utebantur. Efformabantur autem flagella ex loris conjunctis quatuor, quæ vel animalium talis seu ossiculis vel duri ligni frustulis exasperabant : unde eis nomen, horribilia flagella. Ad crucem damnati ante confixionem flagris cædebantur, sive ante deductionem ad supplicii locum sive in ipsa deductione. Christus quidem flagellatus fuit ante latam contra ipsum mortis sententiam, ut miserabili corporis ejus statu populus ad misericordiam flecteretur; post pronunciatam vero crucis condemnationem non fuit iterum cæsus (ut quidam immerito contenderunt) sed flagellatio jam tolerata ei pro supplicio crucifixioni prævio fuit. Jesum non virgis sed flagellis fuisse percussum concluditur quum ex vocabulis a Joanne et a Matthæo et Marco adhibitis (ἐμαστίγωσε, φραγελλώσας) tum ex intentione Pilati, juxta quam acerrime esset in Jesum verberibus sæviendum, quo certius vulnerum ejus acerbitati plebs compateretur.

Apud Romanos flagellationis supplicium immani crudelitate inferebatur. Refert Ulpianus (De pœnis. lib. 8) - ministrorum immanitate multos sub ejusmodi flagellis interiisse -; et Philo (In Flacc. § 10) de quibusdam nobilioribus Judæis a Flacco comprehensis, ita scribit : - ... jussit nudatos flagellari, tam- quam scelestos et nocentes, ut concisi verberibus, aliquot - mox, ut inde sunt elati, exhalarint animam, reliqui desperata - salute cum diuturno morbo conflictati sint. -

Christum ad columnam duos pedes cum dimidio altam flagellatum fuisse, antiquitatis traditio refert. Peregrinus Burdigalensis, qui anno 333 sacra loca invisit, hæc scribit: "Et "columna adhuc ibi est, in qua Christum flagellis ceciderunt. "(Ed. Wesseling. p. 590). Et S. Hieronymus (Epitaph. Paulæ): "Ostendebatur illi columna, ecclesiæ porticum sustinens, in-"fecta cruore Domini, ad quam vinctus dicitur flagellatus. "Quæ columna, anno 1233 Romam deducta, reponitur in aliquo sacello ecclesiæ S. Praxedis.

Locus flagellationis erat extra prætorium, ut colligitur ex Marc. 15, 15. 16, ubi post factam mentionem flagellationis addit : Οἱ δὲ στρατιῶται ἀπήγαγον αὐτὸν ἔσω τῆς αὐλῆς, ὅ ἐστ

πραιτώριον. Ergo flagellatione peracta ductus est Jesus in prætorium. Antiqua traditio est, flagellationem actam esse in loco subterraneo sito e regione prætorii ex altera parte plateæ (1). Spineæ coronæ impositio facta est in ipso atrio prætorii, loco subdiali militibus permisso.

V. 2. ET MILITES, non jussi sed sponte, Judæis forte nativam immanitatem pecunia exstimulantibus, tota scilicet congregata cohors (id est. quotquot ex cohorte aderant: integram enim cohortem adfuisse parum est probabile, nam 600 fere capita, ubi completa erat, numerabat) plectentes, πλέξαντες, quum ple-wissent coronam de spinis, pileoli formam habentem (2), VI imposuerunt capiti ejus, et arundinem in dextera ejus, ad instar sceptri regalis. Et veste purpurea, chlamyde seu pallio militari, circumdederunt eum, detractis prius vestibus, juxta Matth. 27, 28. 31. — Purpura insigne erat regiæ vel imperatoriæ dignitatis. Aderat igitur ad ludibrium integer regalis apparatus. — Restabat ei reddendum subjectionis obsequium.

V. 3. ET VENIEBANT AD EUM, alii post alios, et genuflexi (Marc. adorabant eum, et dicebant : ave rex jud.eorum : et dabant ei alapas. Et exspuentes in eum, acceperunt arundinem, et percutiebant caput ejus (Matth. 27, 30), quo immani ludibrio vulnera capitis Jesu miserabili modo exacerbabant.

Narrationes Matthæi et Marci ita procedunt ac si condemnatio Christi a Pilato pronunciata fuisset *antequam* milites Christum spinis coronarent (Matth. 27, 26-31; Marc. 15, 15-20). Sed narratio Joannis aperte dicit contrarium (19, 5-16). Ergo sensus obvius Matthæi et Marci in hac re deserendus est et ex Joanne explicandus. Dicendi sunt Synoptici in narranda coronatione Christi non intendisse ordinem aliquem temporum sequi.

<sup>(</sup>i) Ita de illo ædificio V. De Buck (*Passichocksken*, p. 172): "Dit gebouw "stond langs den anderen kant der straat, vijf en twintig stappen omtrent "van den grooten trap van 't Pretorium. Er was aldaar eene onderaardsche "zaal, zeven of acht stappen groot in 't vierkant, overdekt met een tamelijk "verheven gewelf. Zij is later veranderd in eene zeer fraaie kapel; maar in "de handen der Turken gevallen, is zij een beestenstal geworden. "Cf. Mislin. Les saints Lieuw. t. 2, p. 159.

<sup>(2)</sup> De corona spinea aliisque instrumentis passionis vide Rohault de Fleury. Les Reliques de la Passion.

#### Ecce homo!

- 4. Exivit ergo iterum Pilatus foras, et dicit eis: Ecce adduco vobis eum foras, ut cognoscatis quia nullam invenio in eo causam.
  5. (Exivit ergo Jesus portans coronam spineam, et purpureum vestimentum:) Et dicit eis: Ecce homo. 6. Cum ergo vidissent eum Pontifices, et ministri, clamabant, dicentes: Crucifige, crucifige eum. Dicit eis Pilatus: Accipite eum vos, et crucifigite: ego enim non invenio in eo causam. 7. Responderunt ei Judæi: Nos legem habemus, et secundum legem debet mori, quia filium Dei se fecit.
- V. 4. EXIVIT ERGO ITERUM PILATUS FORAS ad populum secum ducens Jesum, qui in miserabili coronationis apparatu, vulneribus plenus et fluens sanguine, scalas viginti octo ascendere coactus fuerat; et dicit eis, sperans se posse plebem, olim Jesu addictissimam, lamentabili spectaculo ad misericordiam commovere: ECCE ADDUCO VOBIS EUM FORAS, UT COGNOSCATIS QUIA NULLAM INVENIO IN EO CAUSAM, adeoque non habeo unde eum condemnem et in prætorio retineam. Dimittendum ergo implicite declarat, licet id explicite enunciare vereatur.
- V. 5. EXIVIT ERGO JESUS PORTANS CORONAM SPINEAM ET PURPUREUM VESTIMENTUM. De arundine nihil dicitur. ECCE HOMO! Vox est misericordiam provocantis (Hebraismum redolet : הַבָּה הָאיִשׁ
- V. 6. Statim ac eum viderunt pontifices et ministri templi, præeuntes populo ne forte misericordia moveretur, clamabant dicentes: crucifige, crucifige eum: ad crucis supplicium eum condemna! Populus seductus assentitur: idipsum enim universa turba succlamasse legitur apud Synopticos. dicit eis pilatus: accipite eum vos, et crucifigite: ego enim id facere non possum, quia non invenio in eo causam. Hæc cum impatientiæ et indignationis significatione dixit Pilatus: "Ipsi facite, si audetis!" Verba sunt non concedentis sed scelus horrentis.
- V. 7. NOS LEGEM HABEMUS, ET SECUNDUM LEGEM Illam nostram DEBET MORI, QUIA FILIUM DEI SE FECIT (Levit. 24, 16). In ceteris

amandati, ad blasphemiæ tandem crimen recurrunt, ob quod Jesum in synedrio damnaverant. — Hinc patet Judæos  $\vec{ro}$  Filium Dei, qualem se Jesus dicebat, intellexisse de filiatione divina propria et naturali : filium enim Dei adoptivum quilibet justus se dicere absque blasphemia potest. — Nec dicas, sub hoc nomine eos forte intellexisse Messiam. Nam antea jam frustra apud Pilatum accusaverant Jesum, quod diceret se Christum regem esse.

## Ultima interrogatio.

- 8. Cum ergo audisset Pilatus hunc sermonem, magis timuit.
  9. Et ingressus est prætorium iterum : et dixit ad Jesum : Unde es tu? Jesus autem responsum non dedit ei. 10. Dicit ergo ei Pilatus : Mihi non loqueris? nescis quia potestatem habeo crucifigere te, et potestatem habeo dimittere te? 14. Respondit Jesus : Non haberes potestatem adversum me ullam, nisi tibi datum esset desuper. Propterea qui me tradidit tibi, majus peccatum habet.
  12. Et exinde quærebat Pilatus dimittere eum. Judæi autem clamabant dicentes : Si hunc dimittis, non es amicus Cæsaris : omnis enim, qui se regem facit, contradicit Cæsari.
- V. 8. MAGIS TIMUIT, ne reapse Jesus esset filius alicujus dei. cujus, si condemnaret filium, iram in caput suum concitaret.
- V. 9. UNDE ES TU oriundus: A quo tu patre, vel ubi, natus! JESUS AUTEM RESPONSUM NON DEDIT EI. Inutilis enim fuisset divinæ generationis revelatio viro ethnico, qui istius generationis mysterium non intellexisset vel certe non credidisset. Cf. Is. 53, 7.
- V. 10. DICIT ERGO EI PILATUS, spe frustratus ideoque iratus: MIIII, procuratori Romanorum, non loqueris? Et tamen maxime tua interest mihi respondere, quum vita et mors tua in manu mea sint. Nescis Quia...?
- V. 11. RESPONDIT JESUS, Volens jactantiam Pilati retundere et simul eum hortari ad rectum usum potestatis quam a Deo ipsi permissam haberet. Habebat tunc potestatem in Jesum Filium Dei, quia venerat hora ejus. -- Sensus ergo: Quamtumvis sis præses romanus, ADVERSUM ME tamen nihil posses, nisi permitteret Deus.

N. B. Ut ex modo dictis patet, non agitur in hoc textu de origine divina auctoritatis politicæ, ut nonnulli volunt. Vox enim potestas, ἐξουσία, hic non sonat auctoritas, sed nocendi facultas. Dicit enim Jesus, adversum me. Est etiam hæc potestas tenebrarum tunc exerceri ac debacchari permissa (Luc. 22, 53).

PROPTEREA, διὰ τοῦτο. Particula hæc seriam facit difficultatem. Non enim apparet nexus idearum. Sunt qui velint nullum hic insinuari nexum, sed particulam esse meræ transitionis.

Alii subaudiunt: Quum tu in hac re agas solum ut instrumentum invidiæ aliorum, PROPTEREA...

Alii: Quia tu divinam meam generationem capere non potes, PROPTEREA...

Alii: Quia tu legitima frueris potestate, propterea qui me tradidit tibi MAJUS PECCATUM HABET, ut qui injuste tradidit me justæ auctoritati. Admitti nequit ex supradictis.

Alti: Quia permissa tibi illa facultate nonnisi invitus contra me uti paratus es, propterea... Hæc supplenda esse suadet versus sequens. Magis placet.

QUI ME TRADIDIT TIBI, senatus Judæorum, MAJUS PECCATUM HABET, ut qui sponte et libere necem meam procurat. Hinc etiam ille majorem quam tu Dei vindictam in se concitat.

Scopus Christi in hac responsione fuisse videtur ut Pilato aperte ob oculos poneret iniquitatem expostulatæ ab eo condemnationis. Pilati tamen crimen aliquousque excusat, ut hominis non perversi cor emolliat et ad meliora trahat.

V. 12. ET EXINDE, EX 700709, ex hoc tempore (non recte Syrus: 100 %), propter hoc) — QUÆREBAT palam et directe dimittere eum. Antea quæsierat sive causæ cognitionem a se removere sive populum inducere ut dimittendum postularet. Nunc velle se eum dimittere populo declarat. — JUDEI (synedristæ) AUTEM CLAMABANT, ad minas efficaces confugientes: SI HUNC DIMITTIS, NON ES AMICUS CÆSARIS, sed fautor in Cæsarem rebellantis: OMNIS ENIM QUI SE REGEM FACIT, CONTRADICIT CÆSARI, a quo solo regia potestas danda vel tollenda dependet.

Adverte Pilatum post ultimam interrogationem Jesum intus in prætorio reliquisse (v. 13).

#### Mortis sententia.

- 15. Pilatus autem cum audisset hos sermones, adduxit foras Jesum: et sedit pro tribunali, in loco, qui dicitur Lithostrotos, Hebraice autem Gabbatha. 14. Erat autem parasceve Paschæ, hora quasi sexta, et dicit Judæis: Ecce rex vester. 15. Illi autem clamabant: Tolle, tolle, crucifige eum. Dicit eis Pilatus: Regem vestrum crucifigam? Responderunt Pontifices: Non habemus regem, nisi Cæsarem. 16. Tunc ergo tradidit eis illum ut crucifigeretur.
- V. 13. Timor ne Cæsaris favore frustretur Pilatum jam ad summam iniquitatem determinat. Cæsares noverat inclinatos ad audiendas accusationes Judæorum contra præpositos suos. Cf. Jos. Ant. 18, 4, 2. Ideo sententiam laturus, adduxit foras jesum in porticum, et sedit pro tribunali, in loco qui dicitur lithostrotos, λιθόστρωτος, lapidibus stratus. hebraice (aramaice) autem gabbatha (κρττ, locus elevatus, a radice τωλ, quæ in Pael significat levavit). Nomen tribunalis addit Joannes, ut constet cum requisita solemnitate sententiam fuisse in Jesum latam (1).
- V. 14. Eventi tam momentosi diem etiam et horam specificat evangelista. ERAT AUTEM PARASCEVE PASCHÆ, id est, pridie sabbati solemnitatis octiduanæ Paschatis (vide Dissert. præv. c. XIII. p. 313-317), hora Quasi sexta diei, id est, circa meridiem.

Huic temporis definitioni a S. Joanne hoc loco proposita adversari videtur Marc. 15, 25: Erat autem hora tertia, et crucifixerunt eum. Quomodo potuit hora quasi sexta condemnari qui hora tertia crucifixus est?

## Quæritur ergo de duobus locis conciliandis?

- R. 1° sententia est, S. Joannem hic sequi modum computandi Graccorum, qui et noster est; Marcum vero modum Judæorum. Igitur Jesum condemnatum fuisse circa horam nostram sextam
- (1) Tribunal *lithostrotos* apud profanos scriptores notissimum apparet. Sueton. (Cæs. 46) dicit gubernatores quandoque secum tulisse lapillos varii coloris ad hujusmodi superiora loca sternenda.

matutinam, puta sexta cum dimidia, crucifixionem vero incepisse hora nostra nona matutina; Jesum porro sex ferme horas crucis supplicium tolerasse. Ita Beelen, Langen etc.

Rationes. 1) S. Joannes pro Græcis scribebat, quibus modus computandi Judæorum minus notus esse debebat. — 2) Alibi certe morem Græcorum adoptat, v. g. 12, 12 et 20, 19 (vide commentarium). — 3) Hæc sola videtur conciliationis via possibilis; secus enim vel textibus vis est inferenda vel alterutrius est supponenda fuisse facta corruptio. Neutrum rationalistæ bonæ fidei persuadebis. — 4) In hac sententia sola congruum temporis spatium assignatur parandæ cruci, quærendis duobus latronibus et viæ dolorosæ conficiendæ.

Contra est, minime probabile esse totam judicialem actionem apud Pilatum, missione ad Herodem etiam complicatam, potuisse ita summo mane et tam cito peragi, ut orto vix sole sententia in Christum esset pronunciata. Synedrium certe convenit ut factus est dies; tunc duxerunt Christum in concilium suum, et solemni ritu interrogatum de blasphemia condemnarunt. Deinde duxerunt illum ad Pilatum (Luc. 22, 66 ad 23, 1). Vix igitur potuit Christus sisti coram Pilato ante horam nostram sextam. Neque est credenda tanta populi multitudo summo mane fuisse congregata ante prætorium.

2ª sententia textum Marci sic intelligit : Erat autem hora tertia ex quo crucifixerant eum.

*Ratio* est, non raro a sacris scriptoribus poni perfectum pro plus quam perfecto tempore (v. g. Jo. 18, 26; Matth. 26, 48; Marc. 16, 14), quod si admittitur hic usurpatum fuisse, sensus propositus per hebraismum explicatur.

Contra est, quod in eodem contextu S. Marcus loquitur de horis sexta et nona tamquam de punctis diei determinatis; nihil porro aliter licet intelligere horam illam tertiam, quam similem diei determinatam temporis epocham.

3ª sententia. Hora sexta, juxta Joannem, intelligi potest præcessisse horam tertiam, secundum Marcum, ratione habita modi quo Judæi tempora diei computabant.

Nam apud Judæos singula trium horarum intervalla ab ortu usque ad occasum solis dicebantur respective hora *tertia*, *sexta*,

nona, retento per totam seriem prima hora nomine. Ita paulo ante horam nostram duodecimam nondum expleta erat hora tertia; ex alia parte a nostra hora decima cum dimidia ad duodecimam usque dici poterat esse hora quasi sexta. Pone ergo Jesum fuisse condemnatum hora nostra undecima et crucifixum paulo ante meridiem, habebis condemnationem hora quasi sexta, crucifixionem vero hora tertia. Hac autem vix peracta crucifixione, aderat hora sexta a qua tenebrae factae sunt... usque ad horam nonam (Matth. 27. 45), et hora hac nona, post tres horas in cruce exactas, Jesus exspiravit.

**Contra est,** a) parum probabile esse S. Marcum, in minutis adjunctis adeo studiosum, horam tertiam dixisse quando sexta proxime instaret. — b) non facile potuisse omnia inter condemnationem et crucifixionem terminari tam brevi intervallo ut illa hora quasi sexta pronunciata, hæc etiam ante sextam peragi potuerit. — c) nulli certe rationalistæ talem solutionem persuaderi posse.

 $4^{\circ}$  sententia. Etiam apud S. Marcum legendum hora sexta. Jam seculo IV Eusebius Cæsariensis hanc proposuit diflicultatis solutionem. Contendit scilicet, apud Marcum – amanuensis id esse erratum quod ii qui primum evangelia exscripserunt haud senserint. Nam quum litera  $\Gamma$  tertiam significet horam.  $\varepsilon$  autem sextam; quumque hi characteres permultam habeant inter se similitudinem; mendose literam  $\Gamma$  ... ad  $\varepsilon$  figuram redactam – fuisse (1) (vide Maï. Nova Patrum bibliotheea t. 4, p. 299, 300).

**Rationes.** 1) Hujus solutionis simplicitas. 2) Pro ea afferri possunt nota unius codicis Italæ, versio syriaea posterior et versio æthiopica. 3) S. Hieronymus (Brev. in Ps. 77) dicit:  $-Error\ scriptorum...\ multi\ \( \tau\ putaverunt\ esse\ \Gamma... \)$ 

Contra est, non concipi quomodo error ille amanuensis sui (primi, ut supponitur) S. Marcum penitus latere potuerit et ab co ipso non fuerit emendatus. Vix ullum certe exstat documentum in quo legatur in evangelio S. Marci: Erat autem hora sexta (vide Tischendorf ad Marc. 15, 23).

<sup>(1)</sup> Pro figura  $\varsigma$  etiam adhibebatur digamma F ad designandum numerum 6. Jam literæ F et  $\Gamma$  etiam valde similes sunt.

5ª sententia. Apud S. Joannem legendum hora tertia.

Alii scilicet, ut P. Patrizi et V. De Buck, supponunt errorem librarii inversum in Joannis textum irrepsisse; ita ut ibi  $\varepsilon$  sit positum pro  $\Gamma$ .

Rationes. 1) Facilius potuit S. Joannem in ultima senectute scribentem latere similis error ab amanuensi suo commissus. — 2) Sat multa sunt testimonia pro lectione  $\tau\rho i\tau\eta$  apud Jo. 19, 14: scilicet codices D (tertia manu) L, X,  $\Delta$ ; minusculi quatuor. Chronicon paschale S. Petro Alex. tributum, ubi sic de lectione  $\tau\rho i\tau\eta$ : secundum quod accurata biblia habent et autographum evangelistæ, quod usque nunc servatur... in Ephesiorum sanctissima ecclesia. (Migne. P. G. t. 18, p. 518). Præterea Severus Antiochenus in Catena et Ammonius in Scholio supponunt fuisse  $\Gamma$  mutatum erronee in  $\tau$ 0 (vide Tischendorf in h. l.). Nonnus demum confirmat lectionem  $\tau\rho i\tau\eta$  apud Joannem. — 3) Hora sexta ineunte Christus jam dudum pendebat in cruce, ut innuitur apud Synopticos.

Hæc ultima explicatio nobis etiam præplacet.

Nota. Omitti potest explicatio S. Augustini (Tract. in Jo. 117, 1): Marcum dicere de ea crucifixione quam hora tertia (paulo ante sextam) peregerint Judæi per linguas suas, ubi clamaverunt: *Crucifige, crucifige eum.* Contexta enim oratio S. Marci nimis clare procedit de crucifixione actuali, non virtuali tantum.

Minus etiam hac placet altera a S. Augustino proposita, qua scilicet intelligenda sit in textu Jo. 19, 14 hora sexla, non diei istius, sed parasceres, seu præparationis ad immolationem veri paschatis, Christi: cujus præparationis initium desumendum sit ab hora diei nona (juxta morem Græcorum ita dieta) quando synedrium Christum mortis damnarat.

Conclusio. Juxta eam quam veram putamus Joannis lectionem (hora quasi tertia), Jesus mortis damnatus fuit circa horam nostram nonam matutinam, et, juxta Marcum, crucifixus ante horam nostram decimam. Tenebræ autem durarunt ab hora nostra duodecima ad tertiam pomeridianam. Consequenter admittimus Jesum saltem horas quinque in cruce pependisse.

ET DICIT JUDÆIS: ECCE REX VESTER. Quare hoc dicit Pilatus? — Vel ad personæ identitatem statuendam, vel ad criminis caput ante condemnationem enunciandum, vel ad petitionis eorum iniquitatem ostendendam, qua scilicet regem suum dudum exspectatum ad necem postularent.

V. 15. ILLI AUTEM CLAMABANT: TOLLE! TOLLE!... Seditiosis clamoribus respondent, omnem jam discussionis speciem repudiantes. — REGEM VESTRUM (in hoc epitheto vim facit) CRUCIFIGAM? Quæ injuria esset hæc nationi vestræ! — NON HABEMUS REGEM NISI CÆSAREM. Ita in æstu furoris Messiam suum abnegant et propriæ servituti palam subscribunt ipsi pontifices.

V. 16. Jam resistendo impar Pilatus TRADIDIT EIS ILLUM UT CRUCIFIGERETUR.

#### Crucifixio Jesu.

16. Susceperunt autem Jesum, et eduxerunt. 17. Et bajulans sibi crucem, exivit in eum, qui dicitur Calvariæ, locum, Hebraice autem Golgotha: 18. Ubi crucifixerunt eum, et cum eo alios duos hinc et hinc, medium autem Jesum.

susceperunt autem jesum, et exuerunt eum chlamy de (Matth.) et spineam coronam abstulerunt (De Buck), et induerunt eum propriis vestibus, quod nisi ablata spinea corona facere non potuissent. Erat enim tunica inconsutilis. Vide tamen dissert. p. 441 et 442. — ET EDUXERUNT e civitate ad supplicii locum. Ducebant eum milites romani iidem qui eum spinis coronaverant (Matth. 27, 31).

V. 17. ET BAJULANS SIBI CRUCEM, funibus, ut moris erat, humeris alligatam, exivit in eum qui dicitur calvarle locum, mebraice autem golgotha. Nomen calvarle positum fuit a translatore latino pro voce græca אָבְּאַלָּסָס, quæ et ipsa forte nomen loci non erat, sed tantum græce explicans nomen aramaicum golgotha. Calvaria, in lingua hebraica proprie dicta, sonat מָלֵבָּלָבָּ (gulgoleth) a radice בְּלֵבָלָבָּ (gulgoletus palæstinensis habebat inde deductam vocem אַבָּלְבָּלָבָּ (gulgaltha), vel dempto altero בּלְבָּלָבָּ (gulgâtha). — Syriace (gogultho).

Calvaria nunc est intra mœnia civitatis; sed ante cladem Jerosolymorum iste collis erat extra urbis ambitum (1).

V. 18. UBI CRUCIFIXERUNT EUM, ET... ALIOS DUOS... MEDIUM AUTEM JESUM, quasi nequissimum.

## DISSERTATIO.

## De crucifixione Domini (2).

Quæritur  $1^{\circ}$  an Christus crucifixus fuerit cum corona spinea. R. Res est dubia valde.

Rationes affirmandi. 1) Ita evangelium apocryphum Nicodemi (cap. 10): "Et quando venerunt ad locum (crucifixionis)... coro" nam de spinis imposuerunt super caput ejus. "— 2) Ita Tertullianus (Adv. Jud. c. 13) "Christus suis temporibus lignum "humeris suis portavit, inhærens cornibus crucis, corona spi" nea in capite ejus circumdata. "— 3) Antiquissima quæ exstat crucifixi imago (sec. V) refert Christum cum corona murali. — 4) Evangelistæ non dicunt coronam cum chlamyde fuisse ablatam. — 5) Quum Christum crucifixerint nomine affectati regni, idque in ipsa inscriptione crucis testati sint, non videtur improbabile, eos coronam, insigne regni affectati, in sacro Christi capite reliquisse, vel etiam post exutam tunicam denuo imposuisse.

Contra est, a) non potuisse Christum jam ad supplicii locum ducendum, tunica inconsutili desuper contexta per totum in-

(1) Calvariam et sepulchrum Christi ibi fuisse ubi nunc exstat ecclesia S. Sepulchri erudite demonstrat Langen. Die letzten Lebenstage Jesu. p. 363-421.

(2) Præ ceteris consulendi: Justus Lipsius. De cruce. — Bynæus. De morte Jesu Christi. 1. 3, c. 5, 9-16. — Gretser. De sancta cruce. t. 1, 1, 16-24. — Jahn. Archæologie. t. 4, p. 361-371. — B. Lamy. Harmonia evangelica. Ad Jo. 19, 16: Dissertatio de cruce. — Joodsche oudheden (anonymi). t. 1, p. 710-731. — Allioli. Biblische Alterthumskunde. t. 1, p. 42-46. — Langen. Die letzten Lebenstage Jesu. p. 302-323, ex quo pleraque hujus dissertationis me desumpsisse profiteor. — Friedlieb. Archæologie der Leidensgeschichte. p. 127 sq. — Fouard. La passion de N. S. Jésus-Christ. p. 123-139. — Reinke. Die Messianischen Psalmen. t. 1, ad Ps. 22.

dui, quin spinea corona detraheretur. Non est autem probabile eam, tunc detractam, denuo fuisse impositam, quum post condemnationis sententiam latam omnia videantur juxta mores Romanorum fuisse peracta. — b) testimonium evangelii Nicodemi debita carere auctoritate: sic enim se habet ac si corona spinea fuisset Christo primum in Calvaria imposita. Dicit enim: καὶ στέφανον ἐξ ἀκανθῶν..., absque articulo.

Conclusio. Quum de forma tunicæ Christi non satis constet, ut decernatur eam non potuisse detrahi nisi per caput, et relinquendæ crucifixo coronæ probabilis ratio assignetur, nihil obstat quominus cum antiqua traditione admittatur Jesum spinis coronatum in cruce pependisse.

Quæritur 2º an fuerit absque ullo vestimento crucifixus.

Rationes affirmandi. 1) Mos erat cruciarios configendi nudos. Hoc et latini et græci scriptores affirmant. - Non tamen hæc nuditas excludebat aliquod velamentum renibus circumpositum. Ita Dion. Halicarn. (I, 80): γυμνούς ύπερζωσμένους την αίδώ. Virgil. (Georg. I, 299) : " Nudus ara, sere nudus ", id est sane, non sine levi tegumento. Sed et apud Hebræos: 2 Sam. 6, 20, 14, dicitur David coram arca saltasse nudatus, et tamen erat indutus ephod lineo. Jo. 21, 7, dicitur Simon Petrus in navicula laborans nuclus, non certe absque ullo indumento. -- 2) Romani ab omnimoda corporis nuditate abhorrebant. Ideo et athletas et gladiatores jubebant succinctis pugnare lumbis, pueri in scholis item partibus inhonestis velatis, cetera nudi, castigabantur. Ergone publico conspectui cruciarios sine velamine exposuissent? 3) Huc etiam referri videtur vaticinium Christi ad Petrum. Quum autem senueris, alius te cinget, et ducet quo In non ris, quod quum sibi oppositum habeat : Quum esses junior, cingebas te, et ambulabas ubi volebas, nequit intelligi de vinculis quibus esset Petrus in crucem tollendus. 4) Evangelium Nicodemi disorte dicit (c. 10) : อัรู้อัดบรลง สมัยดัง ชนิ ในส์ชเล αύτού, καὶ περιέζωσαν αύτον λέντιον. - 5) Antiquissime imagines Jesum crucifixum exhibent cum perizomate ad genua usque descendente; ergo saltem quando istæ conficiebantur persuasio erat Christum velamine fuisse in cruce circumdatum.

Contra afferuntur testimonia Patrum, Ambrosii (in Luc. 10.

110), Augustini (Civ. 16, 2: Adv. Faust. 12, 23), Athanasii (Sermo de Cruce. n. 20) etc.. conferentium nuditatem Christi cum nuditate Adami in statu innocentiæ et Noachi in tentorio dormientis. – Merito tamen dubitatur utrum Patres ad talem expositionem adducti fuerint per traditionem historicam, an potius per textus evangelici processum.

Conclusio. Nullis certe documentis historicis prohibebitur quis opinari Christum in cruce succinctis renibus pependisse.

Quæritur 3º fuitne crux Christi erecta ante an post crucifixionem.

R. Modus loquendi antiquorum scriptorum supponit cruci jam prævio erectæ solitos fuisse affigi cruciarios. Dicunt enim : tollere, agere, ferre, dare in crucem; item: excurrere, ascendere, salire in crucem. Ita et Christo factum scribunt Nonnus poeta et Pseudo Greg. Naz., in carmine de Christo patiente. An unquam alio modo crucifixio facta sit, merito dubitatur. Justus Lipsius (De Cruce 2, 7) unum citat textum ex actis S. Pionii martyris: - Ultro se vestimentis spoliavit, et in cœlum suspi-· ciens ac Deo gratias agens, super lignum seipsum extendit, - militique tradidit ut clavis configeretur.... Eum igitur ligno - fixum erexerunt. - Cetera omnia antiquitatis testimonia crucem antea erectam vel diserte dicunt vel certe insinuant. Ita Cicero (In Verrein, de Suppl.) : " Quid attinuit, quuin Mamer-- tini... crucem fixissent post urbem in via Pompeia, te jubere " figere in via quæ Rhegium spectat? " Idem (Pro Rabirio) : " In campo Martio crucem ad civium supplicium defigi et constitui jubes. - Flav. Jos. (De Bell. jud. 7, 6, 4): - Bassus jussit - defigi crucem, tamquam statim in ea suspensurus Eleaza-- rum. - Neque alium fuisse morem Persarum, vide 1 Esd. 6, 11: Ut omnis homo qui hanc mutarerit jussionem, tollatur lignum de domo ipsius, et erigatur et configatur in eo. -- Ut autem talis ordo servaretur, res ipsa suadebat. Facilius enim multo erat crucem solam erigere et figere, et ad eam miserum funibus primum deinde clavis aptare, quam lignum humano corpore gravatum movere et constituere.

Conclusio. Opinio ergo vulgaris, Christum cum cruce fuisso elatum, vix ulla videtur probabili ratione posse defendi.

Quæritur 4º quot fuerint Christi corpori configendo clavi adhibiti.

R. Manus ambas singulis fuisse clavis foratas in confesso est. Recentiores aliqui rationalistæ (1) opinati sunt pedes non clavis sed funibus dumtaxat fuisse adstrictos. Secus non potuisse Christum paucis post mortem diebus libere pedibus incedere, ambulare etc.!! Ex historia nullam positivam pro se rationem afferunt, sed toti sunt in excipiendo contra rationes sententiæ contrariæ. Igitur hæ sunt

Rationes cur etiam pedes confixi fuisse credendi sint. 1) Psalmus 21 (22), 17: Foderunt manus meas et pedes meos, quod vaticinium universa traditio christiana de Christo intelligit ad literam. — 2) Luc. 24, 39. 40, ubi Christus discipulis ostendit manus et pedes in testimonium veri corporis sui eis præsentis. In loco autem parallelo, Jo. 20, 20, ostendit eis manus et latus. Ad quid manus et latus, nisi quia cicatrices vulnerum veritatem suscitati corporis referebant? Ergo et pedes, quia idem cicatrices vulnerum testabantur. — 3) Tertull. (Adv. Marcion. 3, 19): - Si adhuc quæris dominicæ crucis prædicationem, satis jam " tibi potest facere vigesimus primus psalmus, totam Christi - continens passionem ... : Foderunt, inquit, manus meas et " pedes, quæ propria est atrocia crucis. " Dum autem scribebat Tertullianus, crucis supplicium sæpe adhibebatur. — 4) S. Justinus (Tryph. ed. Col. p. 324) : " Dum crucifigerent eum, perfora-" runt incussis clavis manus et pedes ejus. " Ipse etiam viderat cruciarios. - Adde Novatian. (De Trinit. 10), Euseb. Emes. (Edit. Aug. p. 38), Athan. (De Incarn. 35), August. (Enarr. 2 in Ps. 21). - 5) Apud Plautum (Mostell, 2, 1, 13) de aliquo servo crucifigendo: « Ego dabo ei talentum primus, qui in crucem - excucurrerit, sed ea lege, ut offigantur bis pedes, bis brachia. -- 6) Exstant Moguntiæ tres urnæ eineres cruciariorum continentes, in quibus tres clavi reperti, duo minores, unus major (Reinke).

Respondet Paulus ad 1) Falsam esse lectionem 172, fode-

<sup>(1)</sup> Irrito cruditionis apparatu hoc adstrucre conatus est Paulus (Memorabilien, t. IV, p. 36 sq.), quem alii fere sequuntur.

runt. — Genuinam eam optime ostendunt interpretes christiani. — ad 2) Christum in pedibus ostendisse livorem e pressura vinculorum! — ad 3) et 4) Patres illos ita locutos esse ex præoccupata opinione de sensu messianico Ps. 21 (22), 17. — At si novissent, apud Romanos pedum clavos non fuisse in usu, vel vaticinium hoc de Christo ad literam non exposuissent, vel certe monuissent, in Christum fuisse per pedum transfixionem præter morem sævitum. — ad 5) Ibi a servo supplicium solito sævius prænunciari: insolitam autem in eo fuisse confixionem pedum. — At clare elucet insolitum indicari, quod et manus et pedes offigantur bis.

Conclusio. Tenendum igitur clavos adhibitos fuisse saltem tres. Utrum vero pedes singulos clavos habuerint, an uno grandiori simul fuerint confixi duo pedes superpositi, vix ullo posset antiquitatis testimonio elucidari (1). Multo certo facilius poterant pedes duobus quam uno clavo perforari et cruci aptari.

Quaritur 5° utrum crux Christi habuerit sustentaculum sive pedum sive corporis.

R. 1º De ligno suppedaneo nihil novit antiquitas; primus de eo loquitur Greg. Turon. sec. VI (De glor. mart. 1, 6). Idipsum tenet in cruce Christi appositum fuisse Ps.-Greg. Naz. (Christus patiens v. 664): πόδας δὲ καθήλωσαν ἐν πηκτῷ ξύλφ. Hic auctor probabilius ad VI seculum pertinet (Langen. p. 311). Excogitatum procul dubio fuit, quia concipi non posset corpus crucifixi Domini potuisse absque ullo fulcro solis manuum pedumque clavis sustentari: pondus scilicet corporis debuisse manuum nervos rumpere et ita totam corporis massam præcipitem dare. — Sed, præterquam quod falsum est non sufficere nervos manuum et pedum ad sustinendum corporis pondus, objecto incommodo non minus apte providebat cuneus in media cruce dispositus, de quo

2º Crucem habuisse cuneum aliquem in medio quo cruciarius

<sup>(1)</sup> Afferuntur quidem versus Nonni (in Joann. 19, 91 seq.): ἀμετρήτφ δὲ πεπαρμένον ἄζυγι γόμφω διπλόον ῆτορ ἔχοντα μιξή τετορημένον ὁρμξή, ποσσίν ὁμοπλεκέεσσιν. « Grandi vero transfossum (et) singulari clavo utriusque pedis » pectusculum habentem uno ictu terebratum, pedibus simul complicatis. » Uberiora vero documenta desiderantur.

insideret ac veluti inequitaret, antiquorum auctoritate firmatur. Ita S. Justinus (Tryph. n. 91): - Et illud in medio defixum - lignum (ἐν τῷ μέσω πιρνύμενον ξύλον) ut cornu ipsum etiam - eminet, in quo invehuntur (ἐπογούνται) ii qui crucifiguntur. - S. Iren. (Hær. 2, 24): - Ipse habitus crucis fines et summi- tates habet quinque, duos in longitudine et duos in latitudine - et unum in medio, in quo requiescit qui clavis affigitur. - - Tertull. (Adv. Marcion. 3, 18): - Nam et in antenna navis, quæ - crucis pars est, extremitates cornua vocantur, unicornis autem - media stipitis, palus. - - 6) Huc referri videntur verba quæ leguntur apud Senecam (Epist. 101): - Hanc (vitam) mihi, vel - acuta si sedeam cruce, sustine. - Quam tamen crucem J. Lipsius putat stipitem esse per medium hominem transmittendum.

Contra affertur, in crucis imaginibus nullum hujusmodi cornu lignei apparere vestigium. At ratio in promptu est: Nam ad seculum usque V nudam tantum crucem referebant imagines christianæ; in ea autem, sicut omittebantur clavi, sic et cuneus ille, aspectui parum gratus, appingi non debuit. Quando vero cæperunt imagines ipsum Christum crucifixum venerationi exhibere, linteum renibus circumpositum non sinebat cuneum crucis medium visibilem apparere. Unde paulatim memoria istius sustentaculi sublata, scabellum pedum in medium prodiit.

Conclusio. Vix dubitandum est, crucem Domini cornu ligneo hujusmodi fuisse instructam.

## Quæritur 6º qualis fuerit figura crucis dominicæ.

R. Crux proprie dicta triplicis est speciei: decussata, quam et crucem S. Andreæ dicere solent, figuræ X; commissa, duplici constans ligno, ita ut brevius longiori in ipso capite committatur neque aliquid huic superemineat, figuram porro referat literæ T; immissa, in qua caput ligni longioris breviori superemineat, ita ut tota crux figuram exhibeat signi †. Porro Christi crucem fuisse immissam his defenditur

Rationibus. 1) S. Justin. (Tryph. n. 91): "Rectum unum est "lignum a quo est suprema pars in cornu sublata, quum alte-"rum lignum aptatum est. "- S. Iren. (Hær. 2, 24), vide supra ad q. 5, hac pagina. — Ps.-Hieron. (in Marc. XV): "Ipsa species "crucis, quid est nisi forma quadrata mundi? Aves, quando vo-

· lant ad æthera, formam crucis assumunt. Homo natans per - aquas, vel orans, forma crucis visitur. - Tertull. (Apol. 16) tropæis et vexillis figuram crucis inesse dicit. - Minuc. Fel. (Octav. 29) - Signum sane crucis naturaliter visimus in navi, - quum velis tumentibus vehitur;... et quum homo porrectis ma-" nibus Deum veneratur. " — Max. Taur. (De cruce. Hom. 2): - Cælum quoque ipsum hujus signi figura dispositum est. Nam - quum quatuor partibus distinguitur, oriente, occidente, meri-- diano ac septentrione, quatuor quasi crucis angulis contine-"tur. " - 2) Christi crucem quatuor cornua habuisse diserte pronunciat S. August. (Tract. 118 in Jo., 5): " ... Alta est (crux · Christi) in cacumine, quo transversum lignum sursum versus · exceditur. · - Nonnus vocat crucem Christi δόρυ τετράπλευρον. Sedulius (Carm. pasch. 5, 190) : " Quatuor inde plagas qua-- drati colligit orbis. - - 3) Titulum crucis imposuerunt super caput Christi (Matth. 27, 37), et super crucem (Jo. 19, 19). Ergo vel eminenti desuper ligno titulum affixerunt, vel certe ita cuspide infixerunt, ut ipse titulus, cruci eminens, ex commissa quasi immissam efficeret.

Contra est: (1) Multo facilius et solidius conficiebatur crux commissa quam immissa. — b) Antiquissima monumenta sæpius referunt imaginem crucis commissæ quam immissæ. Hæc ante seculum V vix apparet. Reperta tamen et ipsa in catacumbis, in tumulis cœmeterii Domitillæ, seculo IV antiquioribus. Item inventa in duobus sigillis, quorum ætas seculum V superat.

Conclusio. Inter crucem commissam et immissam difficilis est electio. Vulgata certe crucis christianæ figura satis commendatur, quia crux Christi, si non ex duplicis ligni dispositione, ratione certe superpositæ inscriptionis immissa fuisse censenda est.

### EXPOSITIO TEXTUS.

# Crucis inscriptio.

19. Scripsit autem et titulum Pilatus : et posuit super crucem. Erat autem scriptum : Jesus Nazarenus, Rex Judworum. 20. Hunc ergo titulum multi Judworum legerunt : quia prope civitatem erat locus, ubi crucifixus est Jesus: Et erat scriptum Hebraice, Grace et Latine. 21. Dicebant ergo Pilato Pontifices Judaorum: Noli scribere, Rex Judaorum: sed quia ipse dixit: Rex sum Judaorum. 22. Respondit Pilatus: Quod scripsi, scripsi.

V. 19. SCRIPSIT AUTEM (Scribi jussit in folio ligneo dealbato) ET TITULUM PILATUS, juxta morem Romanorum (Sueton. Caligula. 32), ET POSUIT, poni jussit super crucem. Titulus continebat nomen rei et supplicii causam. Quod et in casu præsenti. Christum enim damnarat Pilatus ut regnum affectantem. Maligne tamen posuit: Rex Judæorum.

V. 20. PROPE CIVITATEM, uno milliario distans a centro, ERAT LOCUS... ET quia ERAT SCRIPTUM HEBRAICE, id est, aramaice, GRÆCE ET LATINE.

Aramaice ita : ישוע נצריא מלכא ריהוריא (1).

Græce: Ίησοῦς ὁ Ναζωραίος ὁ βασιλεύς τῶν Ἰουδαίων.

N. B. Rohault de Fleury in suo opere de reliquiis Passionis solida dat argumenta pro opinione, triplicem inscriptionem fuisse *latinam*, at characteribus hebraicis, græcis et latinis exaratam. Fragmentum certe Romæ servatum græcis literis habet, literis sinistrorsum dispositis: JOYONAGAZAH (2). Triplex adhibitum fuerit alphabetum, quo facilius ab omnibus legi posset.

— JUDÆI illi censendi sunt aliquid de lingua latina potuisse intelligere.

Neque, ex alia parte (ut habet Langen in h. l.), improbanda conjectura est, Marcum referre inscriptionem ut erat latine: Rex Judworum, Lucam, ut erat grace: οῦτός ἐστιν ὁ βασιλεὺς τῶν Ἰουδαίων, Joannem, ut erat hebraice: Jesus Nazarenus Rex Judworum.

V. 22. Ulterius de importuna illa causa audiendi impatiens Pilatus quidquam immutare recusat. Judæi interim in hoc titulo propriam condemnationem legere poterant, quod Messiam suum crucifixissent.

(ו) Cum punctis vocalibus hoc modo foret scribendum : מַלְבָא ביהוּביא.

(2) In originali diphthongus YO scribitur uno signo ligato, quod typis exprimere non potuimus. — II scepe reperitur pro N in inscriptionibus.

#### Partitio vestium.

25. Milites ergo cum crucifixissent eum, acceperunt vestimenta ejus, (et fecerunt quatuor partes : unicuique militi partem) et tunicam. Erat autem tunica inconsutilis, desuper contexta per totum.
24. Dixerunt ergo ad invicem : Non scindamus eam, sed sortiamur de illa cujus sit. Ut Scriptura impleretur, dicens : Partiti sunt vestimenta mea sibi : et in vestem meam miserunt sortem. Et milites quidem hæc fecerunt.

V. 23. ACCEPERUNT VESTIMENTA EJUS, quæ de more ipsis concedebantur. Quot fuerint ista vestimenta non liquet. Pallium, puta, cingulum et forte sandalia. Acceperunt et tunicam, χιτῶνα, vestem interiorem quæ nudo corpori immediate adhærebat; nisi Jesus etiam interculam gereret. — inconsutilis, ἄρραφος, non consuta ex pluribus pannis; ἐχ τῶν ἄνωθεν indicat unde contextura exordiretur.

V. 24. NON SCINDAMUS EAM: scissa enim ad nihil foret utilis. — UT SCRIPTURA IMPLERETUR, id est, Ps. 21 (22), 19. UT est vel explicativum vel finale: finale tamen ex parte divinæ Providentiæ liberos hominum actus dirigentis; non vero ex parte militum qui inscii vaticinium impleverunt. Psalmus 21, unde hoc vaticinium desumptum est, totus messianicus est sensu literali. Est quasi elegia Christi in cruce agonizantis.

Nota est expositio mystica Patrum in Christi tunica inconsutili individuam Ecclesiæ unitatem figurari celebrantium. Sed et juxta S. August. (in h. l.): « Quadripartita vestis Domini Jesu

- Christi quadripartitam figuravit ejus ecclesiam, toto scilicet,
- qui quatuor partibus constat, terrarum orbe diffusam, et om-
- " nibus eisdem partibus æqualiter, id est, concorditer distri-
- , butam. ,

Paulo aliter S. Cyrill. (in h. l.): "Partes orbis quatuor sor-

- " titæ sunt quodammodo et impartibiliter habent sacrosanctum
- · Verbi indumentum, hoc est corpus ejus. In minutas enim
- · partes singillatim distributus, et uniuscujusque animam cum
- " corpore sanctificans per suam carnem Unigenitus, integre et
- " indivise est in omnibus, unus existens ubique. "

#### Jesus matrem Joanni commendat.

25. Stabant autem juxta crucem Jesu mater ejus, et soror matris ejus Maria Cleophæ, et Maria Magdalene. 26. Cum vidisset ergo Jesus matrem, et discipulum stantem, quem diligebat, dicit matri suæ: Mulier, ecce filius tuus. 27. Deinde dicit discipulo: Ecce mater tua. Et ex illa hora accepit eam discipulus in sua.

V. 25. STABANT AUTEM JUXTA CRUCEM, παρὰ τῷ σταυρῷ, apud seu prope crucem. Synoptici a longe stetisse mulieres tradunt. At conciliatio facilis. Steterint non omnino prope crucem, a qua a militibus prohibebantur, sed nec ita longe ut Jesum loquentem audire non possent; vel etiam, remotæ prius, postea propius accedere potuerint. — soror matris ejus maria cleophæ, ἡ τοῦ Κλωπᾶ. Nomen aramaicum videtur fuisse 'Ξ ֹμ (Chalpai. Alphæus. Et sic hæc mulier fuerit uxor Alphæi seu Cleophæ (vel, ut vult Patrizi, filia Cleophæ. Vide supra p. 182), et simul proinde mater Jacobi filii Alphæi (Matth. Marc.) (qui Alphæus in opinione P. Patrizi censendus est avus Jacobi et Joseph. Juxta Hegesippum (apud Eus. H. E. 3, 11), Cleophas ille erat frater S. Josephi, adeoque Maria Cleophæ soror matris Jesu saltem per affinitatem (1). — et maria magdalene, sed et Salome, mater filiorum Zebedæi (2), ut novimus ex SS. Matth. et Marc..

<sup>(1)</sup> Dico: saltem per affinitatem. Nam videtur et ejus fuisse consanguinea. Juxta P. Patrizi, Maria Cleophae erat B. Virginis patruelis (consine germaine du côté paternel).

<sup>(2)</sup> Sunt qui putent eam que a Joanne dicitur soror matris ejus esse ipsam Salome, matrem evangeliste, qui in enumeratione omisisset καὶ ante Μαρία ἡ τοῦ Κλωπᾶ. Quomodo enim, aiunt, propriam ibi matrem tacuisset? Fuisse tamen omissam copulam καὶ, valde abhorret a Joannis scribendi ratione. — Si vera esset hec opinio, S. Joannes fuisset cognatus Domini (qualis tamen nusquam nominatur), et hece fuisset specialis ratio cur ei Jesus matrem commendasset moriturus (Fouard). — Facile, ut nobis videtur, explicatur apud Joannem omissio nominis Salome, si supponatur hæc mulier vel tunc nondum ad Calvariam advenisse (a Synopticis certe non nominatur nisi post narratam mortem Jesu) vel adfuisse quidem, sed in alio cœtu ac filius suus. Alias enim multas, præter eas quæ nomine designantur, agoniæ Christi adfuisse, aperte tradunt Matth. 27, 55; Marc. 15, 40, 41.

et aliæ multæ quæ simul cum co e Galilæa ascenderant Jerosolymam (Marc. 15, 41).

V. 26. ... DICIT MATRI SUÆ: MULIER, γύναι. Non dicit Mater, quia jam moriturus desinet in hac mortali vita esse filius ejus; vel etiam ne hac appellatione nimium eam percellat. Appellatio γύναι reverentiam potius quam alium minus benevolum affectum denotat (vide ad 2, 4). ECCE, iste deinceps pro me erit filius tuus, adeoque filii obsequia tibi rependet. En quomodo optimus filius matri suæ prospiciat. Cur autem Joanni matrem commendat? Quia Joannes erat discipulus quem diligebat, cui ideo matrem suam tamquam pretiosissimum amoris pignus donavit. Et, ut canit Ecclesia: huic matrem virginem virgini commendavit (Hieron. De vir. illustr.).

Deserendus omnino est S. Cyrillus Alex. (in h. l.), ubi hæc habet: "Addo his, Dominum matri quæ in scandalum ceciderat, "et perperam de passione judicabat, providere debuisse... Quum "ergo intimas ejus cogitationes agnosceret, eam optimo præ-"ceptori tradidit, nempe discipulo, qui mysterii altitudinem "exponere recte et idonee poterat."

V. 27. DEINDE DICIT DISCIPULO: ECCE, ipsa deinceps erit mater tua; et tu, qua filius, eam tamquam matrem diliges ac fovebis. Et ex illa hora accepit eam discipulus ille in sua, είς τὰ ίδια, id est, ut aliqui volunt, in domum suam, non: in domum quam propriam possideret (omnia enim apostoli pro Christo reliquerant); sed in domo in qua habitabat. — Traditio est B. Virginem in domo Joannis mansisse usque ad beatam mortem suam. — P. Patrizi vertit είς τὰ ίδια, inter ea quæ sua erant. Beelen: tot zich. Quæ expositio præplacet, quia pressius inhæret textui. Juxta contextum Christus commendavit quidem matrem discipulo, at non videtur discipulum vicissim matri commendasse, quamvis nequeat dubitari B. Virginem materno plane amore Joannis erga se sollicitudinem rependisse.

Queritur itaque quid sentiendum sit de vulgata illa propositione, Joannem tunc sub cruce gessisse personam omnium fidelium, immo omnium hominum, nobisque omnibus tunc a Christo Mariam in matrem datam fuisse nosque ei ut filios commendatos.

R. Sensu literali loci hujus evangelici id certe non dicitur: ibi enim tantum docemur, Christum voluisse ante mortem suam matris orbitati subvenire, procurando ei refugium apud dilectionis discipulum, unde ex illa hora accepit eam discipulus in sua. Sed nec reperta hactenus (quantum novimus) hæc propositio est apud ullum Patrem ante Rupertum (sec. XII), qui dicit B. Virginem tunc totum genus humanum vitæ peperisse, ideoque Christum cuicumque discipulo, si adfuisset, idipsum dicere potuisse quod Joanni dixit.

Igitur hæc propositio nequit ex evangelio erui nisi sensu accommodatitio, magna tamen reverentia digno : siquidem jam adeo universali consensu profertur ut videatur sensum catholicum exprimere. — Interim verissimum fundamentum maternitatis Mariæ quoad nos situm est in relationibus fraternitatis adoptivæ quas cum Filio Dei per ejus incarnationem obtinuimus.

Nostra etiam facimus quæ scripsit cl. D. Van Steenkiste (in Ev. S. Matth. 2ª ed. t. II, p. 586) ad quæstionem : "An verba "Christi in cruce ad matrem suam et ad S. Joannem adhiberi "possunt ad commendandam nostram devotionem erga B. Ma-"riam Virginem? "Respondet : "Utique possunt, sed sensu "quodam deducto ex sensu literali per paritatem rationis, hoc "modo : per verba illa voluit Jesus ut Joannes Mariam in ter"ris honoraret et coleret tamquam matrem suam, et hoc qui—"dem propter amorem Jesu, quia hujus mater erat : nos etiam. "qui sicut Joannes sumus discipuli Jesu eumque diligimus "(ut par est), votis Jesu obsequemur honorando matrem ejus "in cælis gloriosam, quippe quæ tanto dignior sit nostra vene—"ratione quanto gloria ejus in cælo superat dignitatem ejus "in terris. "

## Jesus aceto potatus exspirat.

28. Postea sciens Jesus quia omnia consummata sunt, ut consummaretur Scriptura, dixit: Sitio. 29. Vas ergo erat positum aceto plenum. Illi autem spongiam plenam aceto, hyssopo circumponentes, obtulerunt ori ejus. 50. Cum ergo accepisset Jesus acetum, dixit: Consummatum est. Et inclinato capite tradidit spiritum.

V. 28. POSTEA SCIENS JESUS QUIA OMNIA reliqua, quæ de se in Scriptura prædicta et Patris consilio prædefinita erant, jam CONSUMMATA SUNT, UT CONSUMMARETUR SCRIPTURA (Ps. 68, 22) DIXIT: SITIO. Verbum hoc dicit, non ut intolerabili siti qua premebatur levamen accipiat, sed ut militibus occasionem præbeat acetum sibi in potum offerendi.

V. 29. VAS ERGO ERAT POSITUM ACETO PLENUM. Sunt qui velint in vase isto positum fuisse acetum pro potu communi militum quod dicebatur posca (Beelen, De Buck). — Alii putant hoc acetum cruciariorum causa ibi adfuisse, quo nimirum milites vel reos a deliquio excitarent, vel fluentem sanguinem reprimerent. Sic enim melius explicatur cur statim calamum et spongiam ad manum habuerint. Ita Luc. Brug. Et videtur nobis probabilius. — ILLI AUTEM SPONGIAM PLENAM ACETO HYSSOPO (calamo hyssopi. juxta Marc. 15, 36) circumponentes, obtulerunt ori ejus. Joannes plurali numero dicit: Marcus, unum ex eis id fecisse: suppone ceteros consensisse, unde unum pro ceteris acetum porrexisse. Sed et Lucas (23, 36) habet, milites istos Christo illusisse. — Hyssopi calamus exiguus est: ergo duos tantum vel tres pedes corpus Christi a terra videtur elevatum fuisse.

V. 30. QUUM ERGO ACCEPISSET, bibisset, ACETUM ut Scripturam impleret, dixit: consummatum est. Id omne intendit ad quod missus fuerat. — et inclinato capite, κλίνας τὴν κεφαλήν, quod antea ad cœlum erectum tenuerat, tradidit spiritum, sponte, in manus Patris (Luc. — In hac capitis inclinatione S. Chrysostomus prodigium videbat: solent enim, ait, homines mori capite erecto. Hoc tamen videtur minus accurate dictum. Neque est cur hanc inclinationem capitis prodigiosam fuisse dicamus, sed potius Christi in nos amoris significationem.

## Jesu latus aperitur.

51. Judæi ergo, (quoniam Parasceve erat) ut non remanerent in cruce corpora sabbato, (erat enim magnus dies ille Sabbati) rogaverunt Pilatum ut frangerentur eorum crura, et tollerentur. 52. Venerunt ergo milites: et primi quidem fregerunt crura, et alterius, qui crucifixus est cum eo. 55. Ad Jesum autem cum venissent, ut viderunt eum jam mortuum, non fregerunt ejus crura, 34. Sed unus militum lancea latus ejus aperuit, et continuo exivit sanguis, et aqua. 35. Et qui vidit, testimonium perhibuit: et verum est testimonium ejus. Et ille scit quia vera dicit: ut et vos credatis. 36. Facta sunt enim hæc ut Scriptura impleretur: Os non comminuetis ex eo. 37. Et iterum alia Scriptura dicit: Videbunt in quem transfixerunt.

V. 31. JUDÆI ERGO, (QUONIAM PARASCEVE ERAT) ἐπεὶ παρασκευή 7, sine articulo: parce que c'était rendredi, pridie sabbati, UT NON REMANERENT IN CRUCE CORPORA SABBATO, quod cum solis occasu incipiebat. — Erat hoc vetitum non lege romana sed judaica; nam, juxta Deut. 21, 22, debebant cadavera suspensorum eodem die deponi. -- ERAT ENIM MAGNUS DIES ILLE SABBATI, utpote secundus dies azymorum. . UT FRANGERENTUR EORUM CRURA, et sic crurifragio interempti TOLLERENTUR. Apud Judæos solebant interfectorum cadavera solum in cruce suspendi et ante occasum solis deponi. Romani homines vivos cruci affigere et in ea relinquere solebant donec exspirarent et cadavera putrescerent. Ergo Jesus vivus cruci affixus fuerat cum latronibus; at solemnitas magni sabbati non sinebat corpora in cruce manere : ideo Judæi crurifragii supplicio lentæ in cruce mortis angustias compensare volebant. - Quandoque Romani cruciarios etiam bestiis immissis devorandos tradebant.

V. 32. VENERUNT ERGO MILITES alii forte, ad hoc missi...

V. 33. UT VIDERUNT EUM JAM MORTUUM (vel tunc primum hoc viderunt vel iterum corpus attente considerantes) non fregerunt ejus crura: inutile quippe fuisset.

V. 34. SED UNUS MILITUM, ut nullum posset de vera morte ejus dubium esse, Lancea Latus ejus aperuit (græce ἔνοξε, perfodit), ita ut cor transverberaret, et sic, si adhuc viveret Jesus, certam ei mortem inferret. Utrum dextrum an sinistrum latus perfoderit, non liquet : illud probabilius, juxta versionem æthiopicam et evangelia apocrypha Nicodemi, et Infantiæ (Bisping).

et continuo exivit, eùbòς ἐξῆλθεν, sanguis et aqua.

Quæritur quomodo hoc factum sit, naturæne viribus an miraculo.

**R.** I sententia supponit duplex miraculum: alterum quod e corpore mortuo sanguis fluxerit, quum sit in eo naturaliter coagulatus; alterum quod fluxerit aqua, quæ naturaliter in regione cordis non invenitur. — Confirmatur, aiunt, ex eo quod evangelista in ea re prodigium agnovisse videtur (35).

2ª sententia, nullum fuisse miraculum. Nam per mortem sanguinis coagulati globulos, separatos ab humore quem serum vocant, una cum sero (quod Joannes vocat aquam, et revera vix aliud quam aquam continet) effluxisse.

Si dicas, neque serum aquam proprie esse, nec globulos istos proprie sanguinem,

**Respondent:** Sufficit vulgaris æstimatio, physiologica analysi non discutienda. — Quod si ita, factum, de quo Joannes hic, probat Jesum antea vere mortuum fuisse.

Contra affertur: a) Declaratio Innocentii III (3 Decretal tit. 41, c. 6), ubi agit de quæstione: Quid consecratio efficiat in aquam vino calicis infusam? - Illud autem, ait, est nefarium - opinari, quod quidam dicere præsumpserunt, aquam videlicet " in phlegma converti. Nam et de latere Christi non aquam, - sed humorem aquaticum mentiuntur exisse, non attendentes, - quod de latere Christi duo fluxerunt sacramenta, et quod non · baptizantur in phlegmate sed in aqua. · Sed ita non damnatur, aquam illam fuisse serum, cujus ex decem partibus novem aqua constant, sed illam fuisse phlegma, quod, juxta theoriam medicalem tunc receptam, unus erat ex quatuor humoribus, qui contradistinguebantur a quatuor elementis, quorum aqua unum erat. Unde supponebatur in phlegmate nihil aquæ inveniri. Sed prieterea b) peritissimi physiologi nunc docent, non nisi quatuor horis post mortem fieri separationem serum inter et fibrinam globulos rubros secum trahentem (vide Longet. Physiologie. t. 2, p. 701).

3ª sententia, aquam fluxisse sine ullo miraculo ex pericardiis transfossis.

Contra est, in pericardiis non contineri nisi humorem viscosum, qui et rarus nimis est et minime fluit sicut aqua.

4º sententia, sanguinem fluxisse juxta leges naturæ, aquam

per miraculum. Hæc nostra, et videtur sola admitti posse, ceteris exclusis (1).

N. B. SS. Patres, Chrysost., August., Cyrill. etc. in hac re agnoscunt et luculenter celebrant mysterium duplicis sacramenti, Eucharistiæ per sanguinem, baptismi per aquam figurati: adeoque e latere novi Adami in cruce dormientis fuisse a Deo ei formatam sponsam Ecclesiam, matrem omnium viventium in Christo.

Chrysost.: "Ad hæc enim mysterium ineffabile consummaba" tur. Exivit enim aqua et sanguis. Non sine causa vel casu "hi fontes manarunt; sed quia ex hoc utroque Ecclesia constituta est. Hoc sciunt initiati, qui per aquam regenerantur ac "per sanguinem et carnem nutriuntur. Hinc initium mysteria "sumunt, ut quum ad tremendum poculum accesseris, sic venias "ac si ex hoc latere potaturus esses "(2).

August.: "Vigilanti verbo evangelista usus est, ut non diceret, "latus ejus percussit, aut vulneravit, aut quid aliud; sed aperiuit: ut illic quodammodo vitæ ostium panderetur, unde sacramenta Ecclesiæ manaverunt, sine quibus ad vitam, quæ vera "vita est, non intratur. Ille sanguis qui fusus est, in remissionem "fusus est peccatorum; aqua illa salutare temperat poculum;

in latere arcæ ostium facere jussus est, qua intrarent animalia
quæ non erant diluvio peritura, quibus prætigurabatur Eccle-

- hæc et lavacrum præstat et potum. Hoc prænunciabat quod Noe

- « sia. Propter hoc prima mulier facta est de latere viri dormien-
- tis et appellata est vita materque vivorum. Magnum quippe
  significavit bonum, ante magnum prævarieationis malum. Hie
- secundus Adam inclinato capite in cruce dormivit, ut inde for-
- (1) De opinione medici angliei W. Stroud, juxta quam cor Jesu in cruce disruptum fuisset, et inde mors subito fuisset secuta factaque illico separatio inter serum et placentam sanguinis, vide Bisping, in h. l. Jesum tamen morbo obiisse sensui christiano contrarium est. Præterea si Christus morbo, etiam ex toleratis suppliciis orto, obiisset, non adeo recte diceretur a Judæis fuisse occisus; uti Act. 3, 15; Luc. 18, 33; Act. 10, 39. Demum constat mortem ex disrupto corde iis tantum accidere quibus dudum organismus erat

morbidus. Jam vero Filium Dei assumpsisse sibi corpus humanum morbidum nemo cogitaverit. — Rejicienda igitur est illa opinio.

(2) Vide præterea præclare de his mysteriis disserentem Chrysostomum, in breviario, lectionibus V et VII officii pretiosissimi Sanguinis Domini.

- " maretur ei conjux quod de latere dormientis effluxit. O mors
- " unde mortui reviviscunt! Quid isto sanguine mundius? quid
- " vulnere isto salubrius? "

Cyrill. Alex.: - Lancea latus ejus perfodiunt, unde cruor aqua - mistus scaturiit, quod eulogiæ mysticæ et baptismatis imago

- quædam erat atque primitiæ. Christi enim est vere et a Christo
- sanctum baptisma, et mysticæ eulogiæ vis ex sancta nobis
- " carne prodiit. "

V. 35. ET QUI VIDIT, ipse evangelista, TESTIMONIUM PERHIBUIT, μεμαρτύρηκε, ET ideo VERUM EST TESTIMONIUM EJUS. ET (etenim) ILLE SCIT QUIA VERA DICIT, idque instanter affirmat, UT ET VOS CREDATIS in Christum Filium Dei.

V. 36. Duo enim modo narrata facta constituunt duo motiva credibilitatis in Christum. Facta sunt enim hæc eo fine ut scriptura impleretur: os non comminuetis ex eo. Hæc verba quoad sensum bis veniunt in Scriptura: Exod. 12, 46: nec os illius confringelis; et Num. 9, 12: os ejus non confringent. In utroque loco sermo est de agno paschali sensu literali, de Christo autem sensu typico.

V. 37. ET ITERUM ALIA SCRIPTURA DICIT: VIDEBUNT IN QUEM TRANSFIXERUNT. Emphasis ponenda non in videbunt, sed in transfixerunt. — Cf. Apoc. 1, 7. Vaticinium hoc est Zachariæ 12, 10, ubi Vulgata habet : et aspicient ad me quem confixe-וחביטו אלי את אשר־דקרו Ita et textus hebraicus והביטו אלי (tamen nota adjecta ad calcem paginæ monet legendum אליי, ad eum, pro 38, ad me). Sic omnino haberemus citationem S. Joannis, quæ etiam contextui Zachariæ videtur melius quadrare. Tamen, quum lectio ad me in antiquis versionibus etiam inveniatur et sit difficilior, est critice præferenda. S. Joannes forte in suo codice habebat ", vel certe ad sensum dumtaxat citavit. - Notandum est S. Joannem hoc vaticinium secundum textum hebraicum citasse, non vero secundum LXX. Hi enim habent : καὶ ἐπιβλέψονται πρός με ἀνθ' ὧν κατωργήσαντο, et aspicient ad me pro eo quod insultaverunt. Error translatoris græci procul dubio ortus est ex eo quod pro דקרף, transfixerunt, legit רַקרף, saltaverunt.

## Jesus sepulchro reconditur.

58. Post hæc autem rogavit Pilatum Joseph ab Arimathæa, (eo quod esset discipulus Jesu, occultus autem propter metum Judæorum) ut tolleret corpus Jesu. Et permisit Pilatus. Venit ergo, et tulit corpus Jesu. 39. Venit autem et Nicodemus, qui venerat ad Jesum nocte primum, ferens mixturam myrrhæ, et aloes, quasi libras centum. 40. Acceperunt ergo corpus Jesu, et ligaverunt illud linteis cum aromatibus, sicut mos est Judæis sepelire. 41. Erat autem in loco, ubi crucifixus est, hortus: et in horto monumentum novum, in quo nondum quisquam positus erat. 42. Ibi ergo propter Parasceven Judæorum, quia juxta erat monumentum, posuerunt Jesum.

V. 38. ... AB ARIMATHÆA. Græce: δ Ἰωτίρ δ ἀπὸ Ἰριμαθαίας, cum duplici articulo: iste enim vir ejusque patria per Synopticos nota jam supponuntur. -- ARIMATHÆA est hodiernum Randah, octo leucis distans a Jerusalem (Hengstenb... - Erat vir bonus, justus et dives, membrum synedrii Judæorum, cujus tamen nefariis in Jesum consiliis non consenserat -- Eo quod Esset discipulus Jesu, occultus autem propter metum judæorum quos in synedrio collegas habebat. - Ut tolleret corpus Jesu et eo pro libitu faceret. Venit ergo, et tulit corpus Jesu de eruce.

V. 39. De Nicodemo vide Jo. 3, 2 sq. et 7, 50. Nunc, sicut Joseph, audacior factus est. — QUASI LIBRAS CENTUM: magna aromatum copia, quæ Christum, si vixisset, necessario suffocasset.

V. 40. LIGAVERUNT ILLUD LINTEIS CUM AROMATIBUS adhiberi solitis, μετὰ τῶν ἀρωμάτων. Cf. Jo. 11, 44.

V. 41. HORTUS ille Calvariæ adjacebat, ita ut sepulchrum quadraginta quinque metris distaret a loco crucifixionis. - MONUMENTUM NOVUM, ipsius Josephi proprietas (Matth.), IN QUO NONDUM QUISQUAM POSITUS ERAT, quod et S. Lucas monet. Hinc nullum erat postea possibile dubium de corporis identitate.

V. 42. PROPTER PARASCEVEN JUD.EORUM, cujus terminus instabat, quia juxta (ἐγγῦς) erat monumentum, posuerunt jesum.
- Reliqua supplent Synoptici, quos vide.

#### SCHOLION ASCETICUM.

Jure meritoque dicit S. Augustinus (Tract. 119 in Jo.): "Li-"gnum, in quo fixa erant membra patientis, etiam cathedra "fuit magistri docentis: "Docentis videlicet præcipua fidei capita et christianorum virtutum exercitium perfectissimum.

- A) Fidei capita revelantur in mysterio crucis: 1) pluralitas Personarum in Deo, ubi Filius Dei patiens Deum invocat Patrem suum et moriens ei spiritum suum commendat. - 2) Dei attributa in opere redemptionis præ ceteris manifestata: bonitas et misericordia, qua lapso generi humano subvenit dando Filium suum; justitia, adæquatam pro peccato satisfactionem exigens; sanctitus, tanto odio prosequens peccatum ut ad illud delendum proprii Filii sanguinem requirat. — 3) æconomia incarnationis, seu duarum naturarum in unica Christi divina hypostasi conjunctio: humanæ, qua patitur et moritur; divinæ, qua sponte sua tradit (παρέδωκε) spiritum suum et moriens omnia elementa commovet. — 4) ineffabilis malitia peccati, quod ipsi Deo mortis causa exstiterit. - 5) summum pretium animarum quas Filius Dei proprio sanguine redimere non dubitaverit. — 6) dogmata sacrificii et sacramentorum novæ legis, baptismi scilicet et Eucharistiæ e vulnere cordis Jesu mystice prosilientium.
- B) Virtutum exercitium. In Christo crucifixo, quasi sanguineis characteribus carni ejus insculptæ, nobis imitandæ exhibentur virtutes præstantissimæ: 1) humilitas, qua Dei Filius forma servi indutus factus est opprobium hominum et abjectio plebis, et cum sceleratis reputatus est. 2) paupertas, qua rex regum omnibus nudatus in cruce pependit et ante mortem vestimenta sua inter milites dividi conspexit. 3) obedientia usque ad mortem, mortem autem crucis, ad exsequendum beneplacitum Patris. 4) patientia in doloribus corporis, quos sine querela sustinuit acerbissimos; et resignatio in animæ derelictæ angustiis. 5) abnegatio omnimoda, qua rebus omnibus sibi carissimis libenter privari sustinuit, bonis externis, amicis, fama, interna consolatione atque adeo vita ipsa. 6) tolerantia injuriarum, qua excepit scommata et irrisiones sibi in mortis ago-

nia insultantium. — 7) amor inimicorum, quo pro crucifigentibus se oravit. — 8) odium peccati, contra quod usque ad mortem dimicavit. — 9) amor in proximum, quo vitam pro amicis suis profudit. — 10) filialis pietas in parentes, qua, suorum dolorum oblitus, matrem suam dilecto discipulo commendavit. — 11) misericordia in peccatores pænitentes, qua latroni post primum contriti cordis suspirium illico paradisum pollicitus est. — 12) fidelitas in bonis propositis, qua, licet sollicitatus ut descenderet de cruce, in ea perseveravit donec omnia consummata essent quæ sibi a Patre perficienda data fuerant.

# CAPUT XX.

Argumentum. Mane post sabbatum Magdalena, quum reperisset sublatum lapidem a sepulchro, Petrum et Joannem monet (1. 2). — Hi sepulchrum vacuum reperiunt, ideoque credit Joannes (3-10). — Magdalena ad sepulchrum reversa angelos primum, deinde ipsum Jesum videt eumque agnoscit, et quæ vidit et audivit discipulis nunciat (11-18). — Sero, eodem die, Jesus apparet apostolis, absente Thoma, eisque potestatem peccata dimittendi et retinendi concedit (19-23). — Thomæ incredulitas (24-25). — Nova apparitio post octiduum, præsente Thoma, qui fidem suam in Christum vivum et Deum profitetur (26-29). — Evangelista cur scripserit declarat (30. 31).

## DISSERTATIO PRÆVIA.

De primis Christi resurrectionis nunciis.

Quomodo dominicæ resurrectionis adjuncta primum comitatui Christi innotuerint, a quatuor evangelistis refertur; sed ita procedunt singulæ eorum narrationes ut prima specie videantur in multis sibi contradicere. Maxima autem difficultas est in conciliandis iis quæ de Magdalena in hac re habent Synoptici et quæ de ea narrat Joannes. Igitur

Quæritur 1º utrum Magdalena venerit ad sepulchrum sola, priusquam eo venerit cum aliis mulieribus.

**R.** Nullo pacto admitti potest Magdalenam prius venisse solam ad sepulchrum quam eo veniret cum aliis mulieribus, de quibus Synoptici (Matth. 28, 1; Marc. 16, 1). Nam *a)* ipsa ceteris associata adveniens adhuc ignorabat sublatum fuisse lapidem (Marc. 16, 3); ergo idipsum sola antea non viderat (Jo. 20, 1). — *b)* accedit quod dicit Petro et Joanni: *Nescimus*, numero plurali; ergo lapidem esse sublatum viderat simul cum ceteris femi-

nis. — c) si jam venisset prius ad sepulchrum et porro Dominum viventem vidisset, neque ipsa neque ejus sociæ ivissent ad sepulchrum cum aromatibus ad ungendum corpus Jesu.

Quæritur 2° utrum Magdalena cum ceteris mulieribus angelos ad sepulchrum viderit et audierit, necne.

#### R. 1ª sententia affirmat.

Rationes. 1) Quæ hic narrat Joannes referuntur ad id quod Magdalena vidit ceteris mulieribus sociata, nec proinde potuit non videre et audire angelum (Matth., Marc., vel angelos (Luc... - 2) Synoptici narrant visionem angelicam de mulieribus illis indiscriminatim, et inter eas principem locum assignant Magdalenæ. — 3) Apud Synopticos mulieres monentur ab angelo ut nominatim Petro nuncient, " quia surrexit Dominus. " Apud Joannem primum hujusmodi nuncium Petro defert Maqdalena (Jo. 20, 2), dicens: " Quia tulerunt Dominum ...., et nescimus ubi posuerunt eum. - Videtur ergo Magdalena pro se angeli monitum sumpsisse. - 4) S. Lucas (24, 9, 10) diserte dicit Magdalenam nunciasse apostolis resurrectionem ab angelis relatam : ... nunciaverunt hæc omnia illis undecim... Erat autem Maria Magdalena et... que dicebant ad apostolos heec... V. 12. Petrus autem surgens... (Cf. Jo. 20, 3). --5) Juxta Luc. 24, 22-24, mulieres narraverunt apostolis visionem angelorum; et ideo quidam ex eis (Petrus utique et Joannes) abierunt ad monumentum. Ergo Magdalena narravit Petro et Joanni, non modo corpus Christi fuisse ablatum, sed et angelos sibi apparuisse : quod quidem tacet Joannes sed supplendum est ex Synopticis.

Sunt qui addant: 6) Si vidit lapidem sublatum, non potuit non videre angelum qui sedebat super eum (Matth. 28, 2). At neque Joannes dicit Magdalenam ipsum lapidem vidisse, neque affirmat S. Matthæus mulieres vidisse angelum sedentem super lapidem. Sed et ceteræ mulieres, ut apparet ex narratione S. Lucæ, angelum sedentem super lapidem extra sepulchrum non viderunt; sed duos tantum angelos intra sepulchrum. Igitur putandus est ille angelus mansisse quidem super lapidem donec diffugissent custodes, postea vero recessisse. Duo angeli, intra sepulchrum stantes, alloquuntur mulieres: Lucas utriusque

verba refert, Matthæus et Marcus, unius dumtaxat; nisi malis Lucam ad utrumque angelum attribuisse verba unius, utriusque nomine loquentis.

### 2ª sententia negat.

Rationes. 1) Si angelos vidisset et audisset, non potuisset dicere, Nescimus ubi posuerunt eum. Surrexisse enim Jesum cognovisset. — 2) Neque ad sepulchrum regressa, potuisset angelos alloqui prout facit (Jo. 20, 13). - 3) Synoptici venisse quidem dicunt Magdalenam cum ceteris, at non dicunt cum ceteris eam recessisse. Secundum Joannem autem, statim ac vidit lapidem sublatum cucurrit ad apostolos. Ergo vel non accessit ad sepulchrum nec vidit angelum unum sedentem supra lapidem extra sepulchrum neque angelos duos in sepulchro, vel introivit quidem in sepulchrum sed recessit ante apparitionem angelicam (Luc. 24, 4): et sic de resurrectione Domini nihil tunc didicit. - 4) Si angelos audiisset, eis procul dubio credidisset, nec dixisset : " Tulerunt Dominum... et nescimus. " -- Accedit quod S. Lucas diserte dicit mulieres que angelos audiverant, eis credidisse. Ait enim (24, 8): Et recordatæ sunt verborum ejus, Christi scilicet, quibus resurrecturum se prædixerat.

Epicrisis. Eumdem Mariæ Magdalenæ ad sepulchrum accessum et a Synopticis et a S. Joanne referri ex supradictis clare elucet. Sic autem evangelistas conciliari posse putamus : Quæ referent Synoptici, intelligenda sunt de mulieribus complexive sumptis, non de singulis earum; quæ autem habet Joannes, intelligenda sunt de sola Magdalena, ceteris omissis. Igitur Maria Magdalena venit ad sepulchrum cum ceteris mulieribus, et simul ac ipsæ vidit sepulchrum sublato lapide esse vacuum. Ingressa et ipsa sepulchrum vidit ibi jam non esse corpus Domini (Luc. 24, 3). Dum autem sociæ mente consternatæ hærebant in sepulchro, ipsa eas reliquit et cucurrit ad duos apostolos. Ita absente jam Magdalena duo angeli mulieribus apparuerunt. Quod autem dicat Lucas : Erat autem Maria Magdalene et Joanna et Maria Jacobi, et ceteræ quæ cum eis erant, quæ dicebant ad apostolos hæc, id ita intelligendum est, ut ab omnibus quidem simul sumptis apostoli omnia hæc audiverint, at non omnia a singulis. Magdalena nimirum nunciavit primum Petro et

Joanni sepulchrum apertum et ablatum inde corpus; postea discipulis narravit quomodo sibi apparuisset Dominus; ceteræ mulieres reliqua quæ sibi acciderant apostolis retulerunt. Ivisse autem quosdam discipulos ad monumentum ob narratam a mulieribus etiam visionem angelicam non dicit S. Lucas (24, 24). Unde ille locus non facit difficultatem.

Qui priorem sententiam defendunt admittere debent Magdalenam, ob nimium suum videndi Jesu desiderium, angelos eorumque verba parvi pendisse: ita ut absentis corporis cogitatione penitus absorpta, de sublato corpore dumtaxat loqueretur. Eam certe præ amoris desiderio quasi delirasse confirmant ex Jo. 20. 13. 14. 15. Hæc tamen explicatio duriuscula est, nec sufficit ad explicandos Synopticos, qui (in illa certe sententia) etiam Magdalenæ tribuunt relationem visionis angelicæ.

# Quæritur 3º quomodo apparitiones primi diei sint chronologice ordinandæ.

R. Ceteris mulieribus ad sepulchrum hærentibus, Magdalena currit ad Petrum et Joannem. Hi statim festinant ad sepulchrum, sed antequam eo perveniant mulieres jam recesserunt, nuncium resurrectionis ad apostolos laturæ. Magdalena Petrum et Joannem sequitur, et post eorum a sepulchro discessum ibi remanet plorans. Angelos mox videt et Domini Jesu apparitione omnium prima (1) donatur (Marc. 16, 9). Paucis post momentis. puta, mulieres Bethaniam petentes Jesum in via obviam habent. Magdalenam tunc cum eis fuisse parum est probabile. Tempus enim non suppetebat ut se eis currendo Maria adjungeret. Sed admonita ab ipso Christo, nihil habuit antiquius quam ut apostolis resurrectionem Domini nunciaret. Qua audita, putandus est Petrus ardenti desiderio a Christo obtinuisse ut ante vesperam visione Domini viventis frueretur, secundum illud Lucæ (24, 34) : et apparuit Simoni. Circa solis occasum videndum se præbuit Jesus duobus discipulis euntibus Emmaum versus, et postquam hi quæ sibi accidissent ceteris discipulis narraverant,

<sup>(1)</sup> Loquimur jam de iis solis apparitionibus quas S. Scriptura commemorat. Minime igitur intendimus in dubium vocare piam traditionem, juxta quam B. Virgo prima omnium filium suum resuscitatum viderit.

Jesus in cœnaculo decem apostolis aliisque qui cum eis erant apparuit.

Quaritur  $4^\circ$  quomodo evangeliorum narrationes sint harmonice connectenda.

Secundum datam explicationem, hoc modo ordinanda est in illa re harmonia evangeliorum :

Quum transisset sabbatum, Maria Magdalene et Maria Jacobi et Salome emerunt aromata ut venientes ungerent Jesum. Una autem sabbati, valde diluculo quum adhuc tenebræ essent, venerunt (Bethania profectæ sunt) ad monumentum, portantes quæ paraverant (et coemerant) aromata. Et veniunt ad monumentum, orto jam sole. Et dicebant ad invicem : Quis revolvet nobis lapidem ab ostio monumenti? Et respicientes viderunt revolutum (esse) lapidem. Angelus enim Domini descendit de cœlo, et accedens revolvit lapidem et sedebat super eum (sed recesserat quando in conspectu sepulchri erant mulieres). Hæ invenerunt lapidem sublatum a monumento. Et ingressæ non invenerunt corpus Domini Jesu. Et factum est, dum consternatæ essent de isto, Magdalena (eas relinquens) cucurrit et venit ad Simonem Petrum et ad alium discipulum, quem amabat Jesus, et dicit illis: Tulerunt Dominum de monumento et nescimus ubi posuerunt eum. (Interea) ecce duo viri steterunt secus illas (mulieres in sepulchro) in veste fulgenti candida. Quum timerent autem, et declinarent vultum in terram, dixerunt ad illas (unus nomine amborum): Nolite expavescere: scio enim quod Jesum, qui crucifixus est, quæritis; quid quæritis viventem cum mortuis? Surrexit, non est hic, venite et videte locum ubi posuerunt eum. Recordamini qualiter locutus est vobis, quum adhuc in Galilæa esset, dicens: Quia oportet Filium hominis tradi in manus hominum peccatorum, et crucifigi, et die tertia resurgere. Et recordatæ sunt verborum ejus. (Et dixit angelus): Cito euntes dicite discipulis ejus et Petro quia surrexit; et ecce præcedit vos in Galilæam, ibi eum videbitis : ecce prædixi vobis. Et exierunt cito de monumento cum timore et gaudio magno, currentes nunciare discipulis ejus, et nemini quidquam dixerunt. (Quæ dum recederent a sepulchro), exiit ergo Petrus et ille alius discipulus et venerunt ad monumentum. Currebant autem duo

simul, et ille alius discipulus præcucurrit citius Petro et venit primus ad monumentum... Abierunt ergo iterum discipuli ad semetipsos. Maria autem (quæ post eos venerat) stabat ad ostium monumenti foris plorans. Dum ergo fleret, inclinavit se, et prospexit in monumentum, et vidit duos angelos (qui discipulis se videndos non præbuerant), etc. ut Jo. 20, 12-17. (Interea) ecce Jesus occurrit illis (ceteris mulieribus), dicens : Avete. Illæ autem accesserunt, et tenuerunt pedes ejus, et adoraverunt eum. Tunc ait illis Jesus: Nolite timere; ite, nunciate fratribus meis ut eant in Galilæam, ibi me videbunt. Et regressæ a monumento (Magdalena et ceteræ) nunciaverunt hæc omnia illis undecim et ceteris omnibus. Venit (scilicet) Maria Magdalene annuncians discipulis : Quia vidi Dominum, et hæc dixit mihi. (Aliæ) venerunt, dicentes, se etiam visionem angelorum vidisse, qui dicunt eum vivere. Et visa sunt ante illos sicut deliramentum verba ista, et non crediderunt illis.

#### EXPOSITIO TEXTUS.

#### Magdalena ad sepulchrum.

- 1. Una autem sabbati, Maria Magdalene venit mane, cum adhuc tenebræ essent, ad monumentum: et vidit lapidem sublatum a monumento. 2. Cucurrit ergo, et venit ad Simonem Petrum, et ad alium discipulum, quem amabat Jesus, et dicit illis: Tulerunt Dominum de monumento, et nescimus ubi posuerunt eum.
- V. 1. UNA AUTEM SABBATI, τη δὲ μιὰ τῶν σαββάτων, id est, prima die hebdomadis (1), MARIA MAGDALENE (ita dieta a Magdala, oppido Galilææ unde erat oriunda) VENIT cum aliis mulieribus quæ Jesum secutæ fuerant a Galilæa (Matth. 28, 1; Marc. 16, 1; Luc. 23, 55; 24, 1. 10) MANE, QUUM ADHUC TENEBRÆ ESSENT; tunc scilicet reliquit domum quam habebat Bethaniæ 3 4 leucæ a Calvaria (2), et sic venit ad monumentum valde mane, orto

<sup>(1)</sup> Cf. Luc. 18, 12 : Jejuno bis in sabbato, δὶς τοῦ σαββάτου.

<sup>(2)</sup> Supponimus hic Magdalenam camdem ac sororem Lazari, Vide p. 263 sq.

jam sole, ἀνατείλαντος τοῦ ἡλίου. — Aliquas saltem ex aliis mulieribus etiam Bethaniæ tunc habitasse merito conjicitur ex eo quod Jesum secutæ erant e Galilæa adeoque censendæ sunt eodem loco ac Jesus tunc divertisse; ultimis autem illis diebus Jesus commoratus fuerat Bethaniæ (Marc. 11, 11, 12). — ET VIDIT LAPIDEM SUBLATUM A MONUMENTO, καὶ βλέπει τὸν λίθον ἡρμένον ἐκ τοῦ μνημείου, quod et aliæ mulieres viderunt (Marc. 16, 4; Luc. 24, 2). Id autem vidisse eas quum adhuc sat longe essent a sepulchro, concluditur ex Marc. 16, 4: erat quippe magnus valde. — Eas tamen ipsum lapidem revolutum statim vidisse non dicit evangelista. Scribit enim: καὶ ἀναβλέψασαι θεωροῦσιν ὅτι ἀποκεκύλισται ὁ λίθος, non vero: θεωροῦσιν ἀποκεκυλισται ὁ λίθος, non vero: θεωροῦσιν ἀποκεκυλιμμένον τὸν λίθον.

V. 2. VENIT AD SIMONEM PETRUM ET AD ALIUM DISCIPULUM, πρὸς τὸν ἄλλον μαθητὴν, QUEM AMABAT JESUS, qui ergo, ut videtur, in eadem domo ac Petrus versabatur. non procul a sepulchro, ita ut interjectum spatium potuerint ambo currendo perficere. Juxta aliquam traditionem. S. Joannes domum habebat prope Calvariam, in qua tunc supponere possumus fuisse et Petrum, Joannis socium individuum. — TULERUNT (abstulerunt) DOMINUM DE MONUMENTO. — Ita dicit, de resurrectione Domini minime cogitans. — ET NESCIMUS ego et sociæ meæ ubi posuerunt eum. — Alius ille discipulus, ὁ ἀλλος μαθητής. S. Joannes est, ut supra vidimus, p. 6.

## Discipuli ad sepulchrum.

3. Exiit ergo Petrus, et ille alius discipulus, et venerunt ad monumentum. 4. Currebant autem duo simul, et ille alius discipulus præcucurrit citius Petro, et venit primus ad monumentum. 5. Et cum se inclinasset, vidit posita linteamina, non tamen introivit. 6. Venit ergo Simon Petrus sequens eum, et introivit in monumentum, et vidit linteamina posita, 7. Et sudarium, quod fuerat super caput ejus, non cum linteaminibus positum, sed separatim involutum in unum locum. 8. Tunc ergo introivit et ille discipulus, qui venerat primus ad monumentum: et vidit, et cre-

didit: 9. Nondum enim sciebant Scripturam, quia oportebat eum a mortuis resurgere. 10. Abierunt ergo iterum discipuli ad semetipsos.

V. 3. 4. currebant, curiositatis sanctæ ardore impulsi. Joannes, utpote multo junior, præcucurrit citius petro.

V. 5. CUM SE INCLINASSET in aperturam, tres pedes supra solum elatam, vidit posita linteamina quibus corpus Jesu involverant, non tamen introivit, "tremore detentus, aut his jam contentus, "ait Euthym. — S. Thom. Aq., Tolet., etc. non intrasse tenent ob reverentiam debitam Petro seniori et apostolorum capiti. Nihil tamen in contextu motivum hujusmodi insinuat.

V. 6. INTROIVIT, ut erat Joanne audacior, ET VIDIT LINTEAMINA POSITA, χείμενα, *jacentia*.

V. 7. ET SUDARIUM, quod Joannes videre non potuerat. Adverte quam accurate omnia describat, utpote oculatus testis.

Multus est S. Chrysost. (in h. l.) in evolvendo argumento veritatis dominicæ resurrectionis quod eruitur ex dispositione sepulchri.

V. 8. ET VIDIT eadem ac Petrus, ET CREDIDIT vera esse quæ dixerat Magdalena, ait S. August., sed probabilius, CREDIDIT Jesum surrexisse. Id enim sonat apud Joannem  $\vec{\tau}$  credidit absque regimine: credidit, nempe, mysterium messianicum cum iis quæ viderat connexum, qualis erat Christi resurrectio.—Præterea si vera esset interpretatio S. Augustini, etiam Petrus idipsum credidisse diceretur.—Hic tamen non credidit, sed (Luc. 24, 12) abiil, secum mirans quod factum fuerat.

V. 9. NONDUM ENIM SCIEBANT antea SCRIPTURAM prædicentem (Ps. 3, 6 et Ps. 15, 10; etc.) quia oportebat... Ideo non credidit antequam videret, sed solum postquam viderat sepulchrum vacuum et linteamina cum sudario derelicta. — Tunc forte recordatus est prædictionis Jesu. — Fidem suam Petro non aperuit, ut videtur.

Patet duos apostolos non vidisse duos angelos in sepulchro. Hi non apparent nisi ut munere nunciorum resurrectionis fungantur, quod munus apud mulieres tunc jam impleverant.

#### Jesus apparet Magdalenæ.

- 11. Maria autem stabat ad monumentum foris, plorans : Dum ergo fleret, inclinavit se, et prospexit in monumentum : 12. Et vidit duos angelos in albis, sedentes, unum ad caput, et unum ad pedes, ubi positum fuerat corpus Jesu. 13. Dicunt ei illi: Mulier, quid ploras? Dicit eis: Quia tulerunt Dominum meum: et nescio ubi posuerunt eum. 14. Hæc cum dixisset, conversa est retrorsum. et vidit Jesum stantem : et non sciebat quia Jesus est. 15. Dicit ei Jesus: Mulier, quid ploras? quem quæris? Illa existimans quia hortulanus esset, dicit ei : Domine, si tu sustulisti eum, dicito mihi ubi posuisti eum : et ego eum tollam. 16. Dicit ei Jesus : Maria. Conversa illa, dicit ei : Rabboni (quod dicitur Magister.) 17. Dicit ei Jesus : Noli me tangere, nondum enim ascendi ad Patrem meum: vade autem ad fratres meos, et dic eis: Ascendo ad Patrem meum, et Patrem vestrum, Deum meum, et Deum vestrum. 18. Venit Maria Magdalene annuncians discipulis: Quia vidi Dominum, et hæc dixit mihi.
- V. 11. MARIA Magdalena, quæ duos apostolos pone secuta fuerat, post eorum discessum stabat ad monumentum foris, plorans.
- V. 12. ET VIDIT DUOS ANGELOS... Angelos esse non cogitat; sed nec mirari videtur, una semper cogitatione ablati Domini sui absorpta. Fueruntne iidem angeli qui antea mulieribus apparuerant! Non liquet. Probabile est eos Magdalenæ non apparuisse in veste fulgida, ἐν ἐσθήσεσιν ἀστραπτούσαις (Luc. 24, 4).
- V. 13. Idem angelis dicit Magdalena quod discipulis, sed  ${\tt NE}\cdot$  scio, numero singulari.
- V. 14. CONVERSA EST RETRORSUM, audiens viri præsentis strepitum, vel omnia circum se perlustrans. ET VIDIT JESUM STANTEM, aliena specie velatum, vel certe oculi Mariae tenebantur ne eum agnosceret. Cf. Luc. 24, 16.
- V. 15. QUEM QUERIS? vel quod Mariæ agendi ratio indicaret eam quærere aliquem, vel potius quod Jesus id divina sua scien-

tia nosset. Dicit enim non, quid, sed, quem quæris? — ILLA EXISTIMANS QUIA HORTULANUS ESSET, δ κηπουρός, horti in quo erat sepulchrum (19, 41)... si tu sustulisti eum... Quem? Non dicit. nec dicere cogitat: quasi omnes essent eadem ac ipsa cogitatione occupati. — ET EGO EUM TOLLAM. Amoris sanctum delirium!

V. 16. DICIT EI JESUS, tono suo naturali se manifestans: MARIA! — CONVERSA rursus ad eum, DICIT EI: RABBONI! 'aramaicum '기고그 pro '고그, cum suffixo primæ personæ'. Itaque Rabboni idem est ac Magister meus! Aliis tamen placet habere ' ut paragogicum: unde ipsis Rabboni sonat tantum Magister!'

V. 17. Magdalena visione Domini frui non contenta, eum tangere, pedes ejus amplecti parat, eique sic diutius adhærere cupit, ut amori suo satisfaciat; id autem prohibet Dominus dicens : NOLI ME TANGERE nunc, vel diutius apud me hærere : postea suppetet me pluries videndi occasio (Patrizi : NONDUM ENIM ASCENDI AD PATREM, sed quadraginta dies in terris deinceps versabor; VADE AUTEM AD FRATRES MEOS discipulos, quos fratres vocat ut sciant Magistrum in vita gloriosa non minore familiaritate et amore suos complecti. - ASCENDO mox... secundum humanitatem meam,... VESTRUM addit, uf discipulis fiduciam inspiret et spem excellentium donorum per Christi exaltationem consequendorum. - Quam dulcia hæc verba discipulis fuerint, qui die passionis Magistrum fugientes reliquerant! -- Fratres Christi sunt, quia eumdem cum Christo Deum habent patrem, cujus sunt filii adoptivi. - Duplex Christi natura iterum egregie hoc loco revelari conspicitur.

Nota. Christum prohibuisse Magdalenam a contactu corporis sui ob debitam sibi reverentiam, non est probabile : nam et se olim eidem Magdalenæ tangendum præbuit ad mensam Simonis pharisæi; et post resurrectionem discipulis se permisit contrectandum. — Accedit quod, in illa expositione, nullus est nexus causalis cum sequente, nondum enim ascendi ad Patrem.

V. 18. Mandatum exsequitur Magdalena; sed ei discipuli non crediderunt (Marc. 16, 11); sicut nec ceteris mulieribus (Luc. 24, 11).

#### Apparet apostolis absente Thoma.

19. Cum ergo sero esset die illo, una sabbatorum, et fores essent clausæ, ubi erant discipuli congregati propter metum Judæorum: venit Jesus, et stetit in medio, et dixit eis: Pax vobis. 20. Et cum hoc dixisset, ostendit eis manus, et latus. Gavisi sunt ergo discipuli, viso Domino. 21. Dixit ergo eis iterum: Pax vobis. Sicut misit me Pater, et ego mitto vos. 22. Hæc cum dixisset, insufflavit: et dixit eis: Accipite Spiritum sanctum: 23. Quorum remiseritis peccata, remittuntur eis: et quorum retinueritis, retenta sunt.

V. 19. QUUM ERGO SERO ESSET DIE ILLO, et jam post solis occasum. Nam duo discipuli, quibus Emmaum euntibus Jesus inclinata jam die apparuerat, reduces tunc erant in civitatem. Cf. Luc. 24, 29, 33, 36, 13. Morem igitur Græcorum etiam hic sequi putandus est S. Joannes in dierum partitione. — ET FORES ESSENT CLAUSE, καὶ τῶν θυρῶν κεκλεισμένων, intellige in sensu composito, quum veniret. — UBI ERANT DISCIPULI, 10 apostoli et alii (Luc. 24, 33) congregati, in coenaculo, ut videtur (Act. 1, 13), quod putatur illud fuisse in quo ultimam cœnam cum Christo egerant, situm in monte Sion. — PROPTER METUM JUDÆORUM: id explicat cur fores essent clausæ. - Dum adhuc loquerentur duo discipuli regressi ab Emmao (cf. Luc. 24, 36), et statim post increduli Thomæ discessum (Luc. 24, 33: undecim), venit jesus, ob corporis gloriosi subtilitatem fores clausas penetrans, ET STETIT IN MEDIO, ut omnibus esset conspicuus, quippe magnum acturus cum eis arcanum, et dixit eis : pax vobis, solita Semitarum utens salutandi formula.

V. 20. ET QUUM HOC DIXISSET, discipulis stupentibus et existimantibus se spiritum videre, ostendit eis manus et latus, vulnerum cicatrices gerentia, ita carnis suæ veritatem comprobans. — Cetera vide apud Luc. 24, 33 sq. — Gavisi sunt ergo discipuli viso domino. S. Chrysost.: « Viden' rebus verba confirmari. « Nam quod dixit ante crucem : Iterum videbo vos, et gaudebit » cor ves'rum... (Jo. 16, 22) hoc nunc opere complevit. «

V. 21. DIXIT ERGO EIS ITERUM, quasi discessurus et suis consueta formula valedicens: PAX VOBIS. Discessurus autem et brevi terram relicturus, pro se apostolos ad opus messianicum perficiendum mittit. SICUT MISIT ME PATER, divina auctoritate et ad munus redemptionis humanæ procurandæ, ET, etiam vicissim, simili modo, eadem nempe divina auctoritate et ad idem munus implendum, EGO MITTO VOS. Adverte perfectum parallelismum: Pater, eqo; misit, mitto; me, vos.

Hæc autem verba dixisse Jesum, non ad omnes discipulos ibi tunc præsentes, sed ad solos apostolos, apte concluditur ex substrata materia verborum istorum. Hi enim soli, præ ceteris qui aderant (Luc. 24, 33), electos se noverant a Christo ad talem missionem, ideoque ab ipso Domino מֹליהא , missi vocati erant. - Nec tamen poterat hæc missio in mente Christi ad solas apostolorum personas coarctari, sed ab ipsis erat certis successoribus communicanda : opus enim Christi continuandum erat in Ecclesia; ideo missio ad idipsum durare debebat usque ad consummationem seculi (Matth. 28, 20). Ergo præsens Christi sermo valet pro apostolis eorumque in Ecclesia successoribus. Quum autem postea apostolis successerint alii cum sacerdotii potestatis plenitudine, qui sunt episcopi, alii in partiali tantum potestate, qui sunt presbyteri, traditionis catholicæ erat definire quæ et quanta pars istius missionis, eique tunc a Christo adnexæ potestatis, fuerit a Christo simplicibus presbyteris communicata. In casu præsenti, potestas remittendi et retinendi peccata ex constanti traditione noscitur etiam presbyteris fuisse concessa, cum certis tamen limitationibus quoad exercitium. Præterea ratio de congruo assignari potest, cur Christus nolucrit hac potestate donare solos episcopos : quum enim hac potestas exerceri debeat, et quidem per modum judicii, circa fideles individuos qualescumque, pronum est putare noluisse ea Christum tam paucos Ecclesiæ ministros investire. - Videsis S. Chrysost, in h. l. multis disserentem de dignitate sacerdotum deque honore eis debito.

V. 22. Specificat jam Christus peculiarem concreditæ apostolis missionis partem. ILEC QUUM DIXISSET, INSUFFLAVIT (unico in decem apostolos flatu, ut probabile est), actione symbolica

manifestans donum Spiritus sancti ipsis impertiendum. — ET DIXIT EIS: ACCIPITE ( $\lambda \acute{\alpha}\beta$ ete) eo ipso momento spiritum sanctum, quem a se procedere verbo et actione illa non obscure insinuat. — Potestas peccata remittendi et retinendi plane divina est: nemo enim nisi Deus, per peccatum offensus, aliquid in peccati veniam efficere valet. Unde non nisi ex Dei delegatione dari potest hominibus. Merito igitur dicuntur apostoli cum hac ipsa potestate Spiritum sanctum accipere. — Hæc tamen potestas est gratia gratis data, non vero gratum faciens.

Quæritur quomodo daretur Spiritus sanctus tunc qui videbatur promissus in diem Pentecostes tantum.

R. Promissa erat in diem Pentecostes plenitudo donorum Spiritus sancti: sed hoc non impedit quominus potuerit antea communicari secundum virtutem partialem. Ita etiam dudum antea in apostolos Spiritus sanctus venerat cum gratia sanctificante.

V. 23. QUORUM REMISERITIS. Græce ἄν τινων, si quorum, si erga aliquos exercueritis hanc potestatem. Nullus hic excipitur nisi infidelis, ut patet ex aliis Scripturæ locis. Hic enim, quamdiu talis est, manet sub ira Dei (Jo. 3, 36). Præterea, quum sit hæc potestas exercenda per modum judicii, ut constat ex doctrina catholica, sequitur eam non posse ab Ecclesia exerceri nisi circa sibi subditos, ac proinde hic non agi nisi de peccatis commissis post baptismum. — REMISERITIS: verbum est activum: ergo remissio intenditur quæ fiat per actionem propriam et efficacem, non per meram declarationem remissionis jam factæ a Deo.

Nec dicas: Sufficit ad sensum textus ut actio illa remissiva sit eflicax ad forum Ecclesiæ externum tantum, præsupposita remissione interna facta a solo Deo immediate.

Nam resp. Connexum cum hac potestate donum communicati Spiritus sancti satis ostendit agi de potestate efficaci circa animarum sanctitatem internam, quæ Spiritus sancti virtuti debeatur.

PECCATA, τὰς ἁμαρτίας. Nulla fit restrictio; attamen in usu loquendi Scripturæ sub hoc nomine non solent venire nisi peccata mortalia: hæc autem hic intellige qualiacumque, externa

et interna, numero quocumque. Ergo in Ecclesia nullum est peccatum irremissibile (1). Sacerdoti videndum tantum est an tali vel tali personæ (משעוד עמאי), pro sua cuique dispositione, remittenda sint omnia peccata. - REMISERITIS autem, sive integre quoad culpam et pænam, sive cum onere congruæ satisfactionis præstandæ. Hoc ultimum intendi manifestat traditio. - REMITTUNTUR EIS (ἀσίενται). Tempus præsens pro futuro insinuat immediatam sacerdotalis sententiæ efficaciam. - ET QUO-RUM (ἄν τινων, si quorum) RETINUERITIS (κρατῆτε), ut quos judicaveritis ad absolutionem recipiendam ineptos, RETENTA SUNT (κεκράτηνται, tempore perfecto), quia eorum percata ipsis, prout erant antea, remanent. Adverte etiam, Christum non dicere in 2º membro, quorum non remiseritis, sed, quorum retinueritis, ita ut τὸ retinere intelligatur fieri a sacerdote actione positiva, sententia prolata contraria ei sententiæ per quam remittat.

#### SCHOLION DOGMATICUM.

A) Sensus hujus textus definitus est ab Ecclesia in concilio tridentino, Sess. XIV, can. 3 de Pœnit. Hæc nempe verba esse intelligenda de potestate remittendi et retinendi peccata in sacramento Pænitentiæ, sicut ecclesia catholica ab initio semper intellevit; et danmat eum qui ea detorserit ad auctoritatem prædicandi evangelium.

B) Canone 2 damnat, si quis, sacramenta confundens, ipsum baptismum Pænitentiæ sacramentum esse diverit.

Ad quæ Nota.

Si verba Christi nude per se, præscindendo a sensu quo ea ecclesia catholica ab initio intellexit, considerentur, possent utcumque de baptismo exponi (non vero ullo modo de potestate prædicandi). Attamen a) quotiescumque in Novo Testamento sermo est de baptismo, semper fit aliqua mentio externa ablu-

<sup>(</sup>i) Venialia, qua et ipsa sunt peccata, per potestatem Ecclesiæ posse remitti, concluditur a fortiori. Non esse ca necessario clavibus subjicienda sola traditione docemur.

tionis, sive per vocem  $\beta\sigma\pi\tau(\xi \epsilon \nu)$  sive alio modo. Cf. Jo. 3, 5; Eph. 5, 26; 1 Pet. 3, 21; etc. — b) in baptismo remissio peccatorum non solet attribui (ut hic) hominis baptizantis voluntati sed potius virtuti aquæ sanctificatæ. — c) valde improprie dicerentur sacerdotes aliquem non baptizantes (vel aliquem baptizare renuentes) ejusdem retinere peccata.

Itaque sensus hic obvius omnino convenit cum interpretatione catholica quæ tenet hanc potestatem exerceri per *judicialem* sacerdotis sententiam.

C) Quaritur an et quomodo possit ex hoc textu deduci: 1) sacramentum Pœnitentiæ esse lapsis post baptismum ad salutem necessarium ut nondum regeneratis (est) ipse baptismus (Trid. XIV, cap. 2 de Pœnit.). — 2) in sacramento Pænitentiæ ad remissionem peccatorum necessarium esse jure divino confiteri omnia et singula peccata mortalia (Trid. XIV, can. 7 de Pœnit.).

R. Ad 1) Verba: Quorum remiseritis remittuntur, et quorum retinueritis retenta sunt sensu obvio sonant, circa peccata remittenda vel retinenda nihil in Ecclesia effici nisi mediante illa potestate sacerdotum, ac proinde nullum aliud extra eam potestatem superesse medium. Confirmatur ex usu loquendi Scripturæ, ut Matth. 16, 19; Apoc. 3, 7; Marc. 16, 16; Jo. 3, 36; etc.— τὸ retenta sunt dicitur absolute: ergo absolute est intelligendum, donec adversarius probet subaudiendum esse: nisi peccator aliud remissionis medium adhibeat.

Nec dicas: Aliud medium dari revelatum est, caritatem cum contritione perfecta. Ergo per eam poterit peccator justificari.

Nam resp. Hæc caritas supponit observationem præceptorum Dei: ergo hoc medium recidit in usum sacramenti Pænitentiæ, si probari possit hunc usum esse peccatori præceptum.

Ad 2) Judicium confessarii, juxta textum nostrum, fertur primario in dispositiones pœnitentis: has ergo debet cognoscere confessarius. Ad id autem requiritur ut aliquousque pœnitens manifestet quot et qualia peccata commiserit: ex hac enim notitia valde juvatur confessarius ut judicet de contritione et de emendationis proposito. Sed præterea, ad servandam æquitatem in pænis injungendis requiritur notitia accuratior de numero et

gravitate peccatorum (1). Jam vero verba Christi, juxta hermeneuticæ regulas inspecta, *possunt* includere potestatem et debitum exigendæ congruæ satisfactionis; et traditio eadem sic intelligi *debere* manifestat (de qua traditione vide theol. dogm.). Ergo verba Christi sic intellecta indicant ejus voluntatem, ut omnia peccata mortalia per numerum et speciem necessario clavibus sacramenti subjiciantur.

#### Thomæ incredulitas.

- 24. Thomas autem unus ex duodecim, qui dicitur Didymus, non erat cum eis quando venit Jesus. 25. Dixerunt ergo ei alii discipuli: Vidimus Dominum. Ille autem dixit eis: Nisi videro in manibus ejus fixuram clavorum, et mittam digitum meum in locum clavorum, et mittam manum meam in latus ejus, non credam.
- V. 24. THOMAS... NON ERAT CUM EIS. Communis tamen est sententia et ipsum cum ceteris accepisse potestatem clavium, ut quam voluerit Christus apostolorum integro collegio largiri.
- V. 25. VIDIMUS DOMINUM, et palpavimus (Luc. 24, 39). FIXURAM CLAVORUM: unde certum est manus Jesu fuisse clavis cruci affixas. Apud Luc. 24, 39 idipsum de pedibus innuitur: secus cur eos ostendisset in argumentum? Accedit, nullum exstare antiquitatis testimonium quod probet cruciariorum pedes aliquando non fuisse clavis confixos (vide Dissertat. p. 444 et 445).

## Apparitio præsente Thoma.

- 26. Et post dies octo, iterum erant discipuli ejus intus: et Thomas cum eis. Venit Jesus januis clausis, et stetit in medio, et dixit: Pax vobis. 27. Deinde dicit Thoma: Infer digitum tuum huc, et vide manus meas, et affer manum tuam, et mitte in latus meum: et noli esse incredulus, sed fidelis. 28. Respondit Thomas, et dixit ei: Dominus meus, et Deus meus. 29. Dixit ei Jesus: Quia vidisti me Thoma, credidisti: beati qui non viderunt, et crediderunt.
- (1) Non potest tamen nimis urgeri hoc argumentum, quia probaret tunc etiam, in confessione esse appriendas circumstantias notabiliter aggravantes, quod a plerisque theologis jam non admittitur.

V. 26. ITERUM ERANT... INTUS, sive in eodem loco Jerosolymis, sive jam in Galilæa, quo se conferre jussi fuerant.

S. Chrysost. (in h. l.) - Cur non statim illi apparuit, sed post - dies octo? Ut antea a discipulis institutus et edoctus in majus - traheretur desiderium, et magis in futuro confirmaretur. - — Et supra : - Tu vero quum vides non credentem discipulum, - Domini clementiam cogita, quomodo vel pro una anima osten- dat se vulnera habere, et adveniat ut etiam unum salvet quam- vis ceteris crassiorem. -

V. 27. VIDE MANUS... vide simul et tange et sic evidenter cognosce meipsum viventem. — ET NOLI ESSE INCREDULUS, SED FIDELIS. Græce: καὶ μὰ, γίνου ἄπιστος, ἀλλὰ πιστός, id est, noli ficri incredulus, sed fidelis. Antea non crediderat, et putatur in hoc graviter peccasse, sed nondum erat incredulus, seu in statu ἀπιστίας obfirmatus. — SED FIDELIS, resurrectionem meam deinceps credens.

V. 28. Thomas palpasse non dicitur: probabiliter non est ausus: sed respondit: ... dominus meus et deus meus! δ Κύριός μου καὶ ὁ θεός μου. Hic nominativus pro vocativo (cf. Marc. 9, 25; Matth. 27, 29; Jo. 8, 10; Matth. 11, 26; Luc. 18, 11, et Beelen. Grammat. p. 182-184). S. Thomas præclaro encomio Christi duplicem naturam profitetur. Hæc verba S. Thomam direxisse ad Christum, patet ex textu: καὶ εἴπεν αὐτῷ, estque præterea certum ex clii ('politani II cap. 12, ubi damnat defendentes Theodorum Mopsuestenum in eo quod dixit: hæc verba a Thoma non dicta fuisse de Christo, sed miraculo resurrectionis perculsum, Thomam laudasse Deum qui Christum suscitasset.

V. 29. ... QUIA VIDISTI ME THOMA, VIVENTEM, CREDIDISTI ME SURREXISSE, adeoque Deum me esse professus es! BEATI, id est, beatiores te sunt, qui non viderunt me suscitatum et nihilominus crediderunt. Tales laudat S. Petrus (1 Pet. 1, 8). Magnæ nobis consolationis hæc verba sint oportet! Quo minora quis habet et pauciora humanæ rationis et experientiæ argumenta in re fidei, eo majoris meriti fides ejus est (suppone tamen actus fidei eliciendi motiva sufficientia).

#### Conclusio evangelistæ.

- 30. Multa quidem, et alia signa fecit Jesus in conspectu discipulorum suorum, quæ non sunt scripta in libro hoc. 31. Hæc autem scripta sunt ut credatis, quia Jesus est Christus Filius Dei : et ut credentes, vitam habeatis in nomine ejus.
- V. 30. MULTA QUIDEM ET ALIA SIGNA, in vita sua mortali et gloriosa, FECIT JESUS...
- V. 31. Hæc autem, quæ hoc libro narrata sunt, scripta sunt, non ut eorum historiam tantum habeatis, sed ut credatis, quia jesus, homo sic appellatus, est christus, Messias promissus, filius dei naturalis, adeoque unius divinæ cum Patre naturæ: et ut credentes, vitam æternam, supernaturalem, hic per gratiam, olim per gloriam, habeatis in nomine ejus, per ejus merita et vitalem influxum.

## CAPUT XXI.

Argumentum. Piscantibus ad mare Tiberiadis discipulis Christus se per copiosi piscatus miraculum manifestat — Petrus primum, deinde alii ad Jesum veniunt, et prandio sibi a Jesu parato assident (1-14). — Petrus a Christo ter de amore interrogatus, ter accipit pascendum Christi gregem (15-17); et futuri martyrii sui vaticinium audit (18. 19). — Curiose de exitu Joannis scrutatur (20. 23). — Epilogus (24. 25).

# QUÆSTIO PRÆVIA.

#### De authentia hujus capitis.

Quum hoc caput in omnibus codicibus inveniatur, et ex eo antiquissimi Patres citent, dubitari nequit illud primitus partem quarti evangelii constituisse. Præterea illud esse inspiratum, ab Ecclesia docemur. Tota igitur quæstio esse potest, utrum ab ipso S. Joanne an ab alio auctore inspirato exaratum fuerit, vel totum, vel ex parte.

1ª sententia. Totum caput scriptum esse ab aliquo discipulo S. Joannis vel S. Petri, at secundum commentarios scriptos a S. Joanne, quod spectat v. 1-23.

Rationes. 1) Jo. 20, 30. 31 clausula est qua Joannes evangelium suum terminat. — 2) 21, 24. scimus, in plurali, testimonium est discipulorum Joannis, puta ecclesiæ ephesinæ. — 3) V. 23 scriptus fuit post mortem Joannis, ut opinio de non morituro illo discipulo erronea fuisse ostenderetur. — 4) 21, 25 hyperbole est a simplici stylo Joannis aliena. — 5) Discipulum Petri prodere videntur 21, 15-22. — 6) Scriptum tamen juxta commentarios S. Joannis, patet ex v. 24.

2ª sententia. Cap. 21, 1-23 scriptum esse a S. Joanne et ab eo annexum suo evangelio, quod antea cum capite 20 terminare intenderat; versus tamen 24 et 25 additos ab aliquo ex ejus discipulis, Spiritu sancto inspirante vel non. Additio autem 1-23

facta fuerit in ipso autographo Joannis antequam extra Ephesum quartum evangelium (vel hæc certe appendix) mitteretur.

Rationes. 1) Nil mirum, quod terminato jam operi aliquid postea ipse auctor addere voluerit. — 2) Nec, quod post obitum S. Joannis, ejus discipuli authentiam et veracitatem evangelii istius testari voluerint : quod testimonium respicere integrum evangelium, et non tantum ea quæ hoc capite narrantur, suadent ταῦτα et περὶ τούτων ν. 24. — 3) Sicut dubitari licet de inspiratione inscriptionum evangeliorum et titulorum psalmorum. ita et de hujus evangelii clausulæ (v. 24. 25) inspiratione dubium moveri absque temeritate posse videtur, præsertim ob hyperbolem fere intolerabilem versus 25¹.

3ª sententia. Omnia esse a Joanne et scripta et edita.

Rationes. 1) Quomodo Joannes ipse non misisset ad ecclesias evangelium suum, quod rogantibus Asiæ episcopis scripserat? Et si ita, ad quid commendatio annexa ecclesiæ ephesinæ: -2) οἴο̄αμεν (21, 24) potuit Joannes scribere suo et discipulorum suorum nomine. --3) Potuit et clausulam adjicere quæ totum evangelium respiceret. --4) V. 25 non est indigna Joanne hyperbole, si hæc dixerit pro rei amplitudine et profunditate. Facta enim Christi thesaurus sunt inexhauribilis. --5) Temerarium videtur dubitare de inspiratione alicujus partis textus sacri.

Conclusio. Prima sententia minus probabilis est. — De gradu probabilitatis secundæ et tertiæ judicium sapientioribus relinquimus. — Tutius certe est admittere tertiam, quam Patres et interpretes catholici fere omnes constanter tenuerunt, et a qua recedere rationes secundæ sententiæ certe non cogunt.

#### EXPOSITIO TEXTUS.

## Apparitio ad mare Tiberiadis.

1. Postea manifestavit se iterum Jesus discipulis ad mare Tiberiadis. Manifestavit autem sic: 2. Erant simul Simon Petrus, et Thomas, qui dicitur Didymus, et Nathanael, qui erat a Cana Galilææ, et filii Zebedæi, et alii ex discipulis ejus duo. 5. Dicit eis Simon Petrus: Vado piscari. Dicunt ei: Venimus et nos te-

cum. Et exierunt, et ascenderunt in navim : et illa nocte nihil prendiderunt. 4. Mane autem facto stetit Jesus in littore: non tamen cognoverunt discipuli quia Jesus est. 5. Dixit ergo eis Jesus : Pueri numquid pulmentarium habetis? Responderunt ei : Non. 6. Dicit eis: Mittite in dexteram navigii rete: et invenietis. Miserunt ergo: et jam non valebant illud trahere præ multitudine piscium, 7. Dixit ergo discipulus ille, quem diligebat Jesus, Petro: Dominus est. Simon Petrus cum audisset quia Dominus est, tunica succinxit se (erat enim nudus) et misit se in mare. 8. Alii autem discipuli navigio venerunt : (non enim longe erant a terra, sed quasi cubitis ducentis) trahentes rete piscium. 9. Ut ergo descenderunt in terram, viderunt prunas positas, et piscem superpositum, et panem. 10. Dicit eis Jesus : Afferte de piscibus, quos prendidistis nunc. 11. Ascendit Simon Petrus, et traxit rete in terram, plenum magnis piscibus centum quinquaginta tribus. Et cum tanti essent, non est scissum rete. 12. Dicit eis Jesus : Venite, prandete. Et nemo audebat discumbentium interrogare eum: Tu quis es? scientes, quia Dominus est. 13. Et venit Jesus, et accipit panem, et dat eis, et piscem similiter. 14. Hoc jam tertio manifestatus est Jesus discipulis suis cum resurrexisset a mortuis.

- V. 1. POSTEA, μετὰ ταῦτα, ... ITERUM, πάλιν, rursus. DISCI-PULIS aliquot, AD MARE TIBERIADIS in Galilæa.
- V. 2. ALII ... DUO. Quinam? Forte parum noti in Ecclesia, et ideo non nominati.
- V. 3. NIHIL PRENDIDERUNT, Jesu id divina sua virtute procurante, quo illustrius esset prodigium a se faciendum.
- V. 5. PULMENTARIUM, προσφάγιον (neerlandice ad literam, toespijs), latine etiam, obsonium, id est, quidquid cum pane comedi solet. Hoc ergo loco est piscis intelligendus. Interrogatio ad futurum miraculum attentiores reddit. Jesum tunc audire poterant, at nondum distincte videre. Aurora erat.
- V. 6. IN DEXTERAM, id est, ex parte litoris, ubi rarior solet esse piscatus, et quo ideo nondum rete jecerant. MISERUNT,

suspicati forte Dominum esse, vel quidlibet utcumque tentare volentes.

V. 7. DICIT ... Joannes PETRO, tamquam eorum capiti : DOMINUS EST. Cur Joannes nunc Jesum agnoscit? a) Ex miraculo, quale jam olim Christus fecerat. -b) Lux diei etiam clarior aderat. -c) Accedebat forte superna illuminatio, in præmium virginitatis. -d) Sed et amantis oculi perspicaciores sunt.

simon petrus ... pro nativo suo fervore, navigii per rete onustum impediti moras non sustinens, illico succinxit se tunica, ἐπενδύτην, veste ampliori qua qui laborare volebant exuebant se; erat enim nudus usque ad cingulum; ideo ob reverentiam erga Jesum induit vestem superiorem. Et misit se (ἔβαλεν ἑαυτόν) in mare, natando litus petens, ut sic primus esset apud Dominum. -- S. Chrysost. (in h. l.) : -- Proprios sibi -- mores exhibent discipuli, Petrus et Joannes. Ille ferventior, -- hic sublimior; ille promptior, hic perspicacior. --

- V. 9. VIDERUNT PRUNAS POSITAS... Novum Christi in gratiam suorum miraculum, iisque jucundissimum, quorum famem integræ noctis improbus labor procul dubio acuerat.
- V. 10. AFFERTE DE PISCIBUS... Magis enim sapit piscatus proprio labore comparatus; et piscis antea a Jesu paratus tot hominibus escam præbere non potuisset.
- V. 11. Joannes *piscator* numerum piscium sedulo computavit. S. Augustino numerus ille mysterio plenus videtur (vide in h. l.). NON EST SCISSUM RETE, et hoc novum prodigium.
- V. 12. VENITE, PRANDETE. Suavissima familiaritas! Ita fecerunt discipuli. ET NEMO AUDEBAT... INTERROGARE EUM: TU QUIS ES! SCIENTES ex visis prodigiis QUIA DOMINUS EST. Nondum ergo eis in consueta corporis sui specie apparuerat, vel, si ita. sic explica: quum eum et ex externa specie et ex actibus satis superque agnovissent, interrogare de nomine ejus non audebant.
- V. 13. VENIT JESUS... ipse discumbentibus ministrans. An cum eis et ipse manducaverit non dicit evangelista, sed vix dubitandum est Jesum, sicut alia apparitione (Luc. 24, 43), cum eis manducasse.
- $V.~14.~1100~\mathrm{JAM}$  TERTIO... DISCIPULIS SUIS, pluribus simul, intellige.

#### Petrus supremus pastor.

15. Cum ergo prandissent, dicit Simoni Petro Jesus: Simon Joannis, diligis me plus his? Dicit ei: Etiam Domine, tu scis quia amo te. Dicit ei: Pasce agnos meos. 16. Dicit ei iterum: Simon Joannis, diligis me? Ait illi: Etiam, Domine, tu scis quia amo te. Dicit ei: Pasce agnos meos. 17. Dicit ei tertio: Simon Joannis, amas me? Contristatus est Petrus, quia dixit ei tertio, Amas me? et dixit ei: Domine tu omnia nosti: tu scis quia amo te. Dixit ei: Pasce oves meas.

Jesus resuscitatus patrarat modo coram septem discipulis miraculum piscatus prodigiosi, quo mirabilis Ecclesiæ fecunditas præfigurabatur. Hujus operis suscipiendi dux fuerat Petrus; sed et Petrus rete plenum 153 piscibus traxit in terram (Jo. 21, 11), postquam paulo ante ferventissimi in Christum amoris specimen dederat (v. 7). Hanc opportunitatem jam arripit Christus ut, sicut olim Petro ob singularem suæ divinitatis confessionem primatum in sua ecclesia conferendum spoponderat, ita nunc eidem, ob singularem amoris ab eo exactam professionem, primatum illum in manus tradat.

V. 15. Antea Christus cum septem discipulis egerat, eos simul omnes alloquens ac uno convivio recreans.

QUUM ERGO PRANDISSENT, et jam nulla re impediti toti esse possent in audiendo Domini oraculo, dicit simoni petro, ei soli jam, non ceteris loquens: simon joannis (græce Σίμων Ἰωάννος (1). Ita Christus diserte significat se individuam alloqui personam. Cf. Matth. 16, 17; Luc. 22, 31. S. Chrysost. (in h. l.): Et cur aliis prætermissis, de his hunc alloquitur? Eximius erat inter apostolos, os diseipulorum et cœtus illius caput: ideo Paulus præ aliis hunc visurus venit. Diligis me plus his?, ἀγαπᾶς με πλεῖον τούτων. Hoc aliqui protestantes, ob rationem sane dogmaticam

<sup>(1)</sup> Ideo pluribus eruditis videtur Jona (Matth. 16, 17) esse forma contracta a Joannes. Quæ opinio videtur nobis ægre probari posse.

dumtaxat, voluere intelligendum esse objective: diligis me plus quam hos diligas? Insulse valde: præsertim quod hæc Petro dicantur, amore in Magistrum nunquam non æstuanti, qui hujusce amoris præclarum specimen modo dederat, quemque nemo sanus potuisset suspicari magis socios discipulos quam Magistrum diligere, filios hominum quam Filium Dei (Matth. 16, 16), creaturas quam creatorem. — Itaque, subjective: diligis me plus quam hi me diligant? Petri igitur amorem sedulo discernit ab amore ceterorum, volens singulari et supereminenti amori singulare ac supereminens potestatis ac dignitatis charisma rependere. — Interrogat Jesus, non utique ignorans, sed volens assidentibus discipulis ostendere, ad munus supremi pastoris requiri eximiam Christi divini pastoris dilectionem. — Petrum autem revera plus ceteris Christum amasse ex omnibus quæ sequentur facile deducetur.

DICIT EI, timidus, humilis ex lapsu factus, sed in ipsa responsionis humilitate exquisitum in Jesum amorem prodens: ETIAM (vzi, certo) DOMINE, TU SCIS QUIA AMO TE! ideoque cum fiducia ad omniscientiæ tuæ testimonium, potius quam ad propriæ conscientiæ dictamen confugio. Interim tamen non audet addere plus his.

DICIT EI (Jesus), amoris protestationi vicem reddens: PASCE AGNOS MEOS: esto pastor agnorum gregis mei, ecclesiæ meæ. — Christus ipse est bonus pastor (Jo. 10, 11), pastor et episcopus animarum, princeps pastorum (1 Pet. 2, 25; 5. 4), pastor magnus orium (Heb. 13, 20); nunc vero, abiturus ad Patrem, idem hoc munus suum Petro vicaria potestate transmittit. — Elevandus in cœlum, amoris sui veluti vicarium relinquebat — (Ambr. in Luc., 10, 175). — Agnos porro dicit fideles suos, termino utens teneritudinis, ut et Petrus intelligat quanta amoris sollicitudine eos pascere debeat. Græce βόσχε τὰ ἀργία 200.

V. 16. DICIT EL ITERUM... Eadem interrogatio, eadem responsio. — DICIT EL: PASCE AGNOS MEOS. Paulo aliter in græco originali: ποίμαινε τὰ πρόβατά μου, rege ores meas. ποιμαίνειν, sensu proprio, est circa gregem omnia munera pastoris exercere. Metaphorice de hominibus: regere, gubernare, imperium exercere, magisterio fungi... Ita Homerus regem vacat ποιμένα

λαῶν. Et S. Scriptura: 2 Sam. 5, 2: Tu pasces populum meum Israel, et tu eris dux super Israel. Ibid. 7, 7. Ps. 2, 9: Reges (ποιμανεῖς) eos in virga ferrea. Ps. 22, 1; 77, 71, de Davide. Is. 40, 11, de Christo: ὡς ποιμὰν ποιμανεῖ τὸ ποίμνιον αὐτοῦ. Jer. 23, 2; Zach. 11, 9 etc. Et in Novo Testamento: Matth. 2, 6, juxta Mich. 5, 2; 1 Pet. 5, 2; Act. 20, 28; Eph. 4, 11, ubi simul ποιμένας καὶ διδασκάλους: Apoc. 2, 27. — Agnos pascendos dicit et oves: ergo gregem universum, in quo ipsi apostoli reliqui comprehenduntur. Ergo et hos Petrus pascat oportet.

Ita S. Leo M. (Sermo 4, 2): "De toto mundo unus Petrus "eligitur, qui et universarum gentium vocationi et omnibus "apostolis cunctisque Ecclesiæ pastoribus præponatur."

Ambros. (in Luc., 10, 175): "Quia solus profitetur (amorem "suum) ex omnibus, omnibus antefertur."

Bernard. (De Consid. 2, 8, 15) ad Petri successorem: "Nec modo ovium, sed et pastorum tu unus omnium pastor. Unde id probem, quæris? Ex verbo Domini: Pasce agnos meos, pasce oves meas."

V. 17. DICIT EI TERTIO, volens trinam Petri negationem trina amoris protestatione palam expiari. Vel, ut S. Chrysost.: "Ter "interrogat et ter eadem imperat, ut ostendat quanti faciat

ovium curam, et hoc maximum esse amoris erga se argumen-

"tum. "Vel etiam, ut Maldonatus: "Ego, ait, ad negationem non dubito Christum allusisse; sed credo etiam propterea ter

" non dubito Christum anusisse; sed credo etiam propterea ter " interrogasse, quia rem illi maximi momenti committere vole-

» bat... Solet enim hic numerus perfectionem significare.

simon joannis, amas me ! φιλεῖς nunc pro ἀγαπᾳς, at eodem sensu. Distinctionis, quam hic facit S. Ambrosius, ratio congrua non reperitur. Ita ipse (in Luc., 10, 176): — Denique tertio — Dominus, non jam diligis me, sed amas me interrogat; et — jam non agnos, ut primo, quodam lacte pascendos; nec oviculas (1), ut secundo; sed oves pascere jubetur, perfectiores ut

(1) Codices B, C et 19 habent v. 16° τὰ προβάτια, et juxta eam lectionem codex Italæ b et aliqui Patres legunt *oviculas*. Probabilius πρόβατα legendum est.

" perfectior gubernaret. "

CONTRISTATUS EST PETRUS, sibi quidem de suo amore conscius at aliquid sinistri suspicans, quasi Dominus vel de ipsius amore dubitaret, vel alium rursus lapsum vellet prædicere. Unde cum majori instantia: DOMINE, TU OMNIA NOSTI, divina quippe scientia præditus: cur igitur pergis me quasi tentando interrogare? TU SCIS QUIA AMO TE!

DICIT EI : PASCE OVES MEAS, βόσκε τὰ πρόβατά μου.

#### SCHOLION DOGMATICUM.

A) His verbis Christus contulit S. Petro soli universi gregis sui curam postoralem, eamque eminentem super eam quam ceteris apostolis Petro conjunctis dederat, ubi dixit: Sicut misit me Pater, et ego mitto vos (Jo. 20, 21). Secus trinæ amoris, ceterorum amore supereminentis, protestationi nihil novi fuisset Petro in mercedem a Christo collatum quod cum ceteris apostolis jam non accepisset, et Christus tam solemni oraculo vix non aerem verberasset.

B) Christus ergo necessario contulit S. Petro omnem ad idipsum requisitam potestatem. Est autem hæc potestas eadem, quamvis ministerialis, quam Christus ipse, unius ovilis unicus invisibilis pastor, in hoc ovile exercet. In grege omnia a pastore dependent; neque concipitur primatus pastoris ut primatus dignitatis tantum, sed veræ potestatis et auctoritatis. — Quid autem importet munus pastoris ovilis Christi, ab ipso Domino docemur Jo. X, ubi de bono pastore qualem se profitetur v. 11°. Oves pastorem suum agnoscunt et a mercenario discernunt: vocem ejus audiunt, alieni vocem non noverunt; ipse ante eas vadit et sequuntur eum. Pastor bonus venit ut vitam habeant et abundantius habeant. Quicumque introierit per ostium illius pastoris, tuto prorsus conversabitur et bona pascua æternæ vitæ ovibus suis inveniet. Qui non credunt non sunt de ovibus pastoris Christi (Jo. 10, 26); quæ vero oves audiunt vocem, id est, doctrinam pastoris, non peribunt in æternum et non rapiet eas quisquam de manu pastoris. Præterea pastoris est adducere ad ovile suum alias oves quæ ad illud nondum pertinent. -- Igitur primatus Petro sub hac metaphora collatus, potestas in Ecclesia est ordinaria, immediata, universalis, suprema docendi homines doctrinam Christi, præbendi eis pascua salutis, per sacramenta, consilia evangelica etc.; leges ferendi quibus ovile dirigatur ad æterna pascua; constituendi pastores subordinatos; exsecutionem legum procurandi; coercendi debitis pænis oves indociles, adducendi ad ovile oves errantes... Est ergo potestas jurisdictionis plenissima episcopalis. Unde ipse S. Petrus (1 Pet. 2, 25) vocat Christum pastorem et episcopum animarum.

C) Præterea, quum sub ductu pastoris introeuntis per ostium Christi promittatur ovibus summa securitas (Jo. 10, 9), sequitur, pastorem a Christo suo loco constitutum non posse ducere oves ad pascua venenosa, adeoque doctrinam quam tradat Petrus fore necessario cum veritate connexam. Igitur et his verbis : Pasce agnos, oves, Christus intendit conferre S. Petro infallibile magisterium in re fidei et morum.

D) Tandem, quum ovile Christi debeat perseverare usque ad consummationem seculi, patet in eodem ovili munus pastorale perenne esse debere. Ergo Christus censendus est id munus cum potestate pastorali suprema dedisse S. Petro in successoribus permansuro usque ad consummationem seculi. Si enim exordia Ecclesiæ ita constituit Christus ut munus pastorale exerceretur ab uno principaliter, ab apostolis vero subordinate ad hunc unum, nihil dubitandum quin eam normam regiminis voluerit in perpetuum Ecclesiæ assignare. — Et si quod dubium superesset, id definitorio testimonio sustulit traditio, de qua vide theologiam dogmaticam.

# E) Interpretationes protestantium.

*Hengstenberg* (in h. l.) omnino sicut catholici locum exponit de supremo primatu jurisdictionis Petri. Nihil tamen dicit de transmissione ad successores ejus.

Ebrard: hæc dici Petro quatenus repræsentabat ipse collegium apostolicum.

Contra est quod Petrum ibi Christus sedulo a ceteris apostolis etiam adstantibus secernit. Cf. Matth. 16, 17-19 et Luc. 22, 31, 32, et videbis eam intentionem alte inhæsisse menti Christi, ipsumque voluisse illam omni modo manifestare.

Alii ex imperativo pasce concludunt verba Christi ad Petrum esse mere exhortatoria, adeoque nullius potestatis collativa.

Respondeo. Si ita, Petrus dicendus foret moneri a Christo ut munere supremi pastoris olim sibi promisso (Matth. 16, 18, 19) deinceps fungi inciperet. Imo, etiamsi nihil promissum fuisset, tale monitum collationem potestatis includeret. Ut si quis rex alicui de suis diceret: "Ducito meum exercitum ad pugnam et ad victoriam", co ipso ducem illum exercitus constitueret.

Alii contendunt, nihil præter nudum prædicandi munus Petro commendari.

**Contra est** a) ποίμαινε. — b) ipsa metaphora. Pastor enim oves non nutrit tantum, sed regit etc.

Alli dicunt, Christum nihil potestatis novæ voluisse Petro conferre, sed tantum eum facere certiorem, ipsum, quamvis olim lapsum, a munere tamen apostolatus non excidisse. Ideo, aiunt, eum alloquitur solum et ter.

Contra est: a)  $\forall \delta$  plus his: magis ceteris amans magis ceteris obtinet. — b) Id saltem muneris voluit Christus tunc conferre Petro quod ei conferendum olim spoponderat: singularem scilicet et supremam in Ecclesia potestatem. Unde etiamsi nihil novi accepisset tunc Petrus, quod ultro admittimus sensu modo exposito (id est, idem omnino collatum fuisse tunc quod Matth. 16, 18. 19 conferendum promissum fuerat), nihil proficerent protestantes, et invicta persisteret expositio catholica de prærogativis S. Petri ejusque successorum.

# Petrus martyrio coronandus.

- 18. Amen, amen dico tibi: cum esses junior, cingebas te, et ambulabas ubi volebas: cum autem senueris, extendes manus tuas, et alius te cinget, et ducet quo tu non vis. 19. Hoc autem dixit significans qua morte clarificaturus esset Deum. Et cum hoc dixisset, dicit ei: Sequere me.
- V. 18. QUUM ESSES JUNIOR... Collationi supremæ in gregem suum potestatis Petro jam factæ subjungit Dominus vaticinium de ejus martyrio, quod procul dubio addit ad Petri consolationem, ne, semel olim lapsus, de sua perseverantia formidet.

Quæ formido inde etiam potuit in discipulo confirmari, quod Dominus ter de ejus amore interrogando visus ei fuisset de discipuli sui amore dubitare. — Vaticinium autem illud suum Christus per solemnem formulam: AMEN, AMEN DICO TIBI, pro more exorditur.

QUUM ESSES JUNIOR, oppositum ad QUUM AUTEM SENUERIS, ita est intelligendum ut repræsentet totum illud vitæ Petri spatium quod ejus futuram senectutem præcesserit. Hæc igitur verba non probant Petrum jam tunc non valuisse se propriis manibus præcingere, sed Dominus per prolepsim loquitur. — cingebas te, dum ad iter agendum ampliori te veste induebas, et ambulabas (versabaris) ubi volebas, tui ipsius dominus. — Quum autem senueris, extendes manus tuas, ut ab alio induaris, vel (quod videtur multo probabilius ex v. 19) ut manus extensæ cruci portandæ aptentur. Crux enim solebat ita a cruciariis portari, ut brachia ligno transverso funibus extensa alligarentur (1). — et alius te cinget, velamentum lumbis tuis circumponet, et ducet quo tu non vis, juxta naturæ inclinationem, ad locum subeundi crucis supplicii.

V. 19. HOC AUTEM DIXIT, SIGNIFICANS QUA MORTE, ποίφ θανάτφ, quo mortis genere, crucifixionis nempe, CLARIFICATURUS ESSET DEUM, martyrio videlicet pro Dei gloria tolerando.

Joannes, qui scripsit post mortem Petri, optime potuit ex eventu sensum prædictionis dominicæ intelligere; et verisimile est, verba illa Christi etiam Petro sensum satis translucidum præbuisse. Extensio certe manuum apud antiquos crucifixionem innuisse videtur (cf. Lücke, p. 817, in h. l. et Wetstein, item in h. l.) (2).

ET QUUM HOC DIXISSET, mora aliqua interposita, DICIT EI: SE-QUERE ME. Aliqui ita exponunt: "Sequere me, simili qua ego morte perimendus." — Alii: "Tu nunc retro me incede." Utrum probabilius sit, non liquet.

<sup>(1)</sup> Vide (anonymi) Joodsche oudheden. t. 1, p. 721-722; et J. Lips. De Cruce. p. 116.

<sup>(2)</sup> S. Barnabas (c. 12) et S. Justin. (Tryph. c. 97) textum Is. 65, 2: Expandi manus meas tota die ad populum incredulum, de Christo crucifixo exponunt,

### Quid de Joanne futurum.

- 20. Conversus Petrus vidit illum discipulum, quem diligebat Jesus, sequentem, qui et recubuit in cœna super pectus ejus, et dixit: Domine, quis est qui tradet te? 21. Hunc ergo cum vidisset Petrus, dixit Jesu: Domine hic autem quid? 22. Dicit ei Jesus: Sic eum volo manere donec veniam, quid ad te? tu me sequere. 25. Exiit ergo sermo iste inter fratres quia discipulus ille non moritur. Et non dixit ei Jesus: Non moritur: sed: Sic eum volo manere donec veniam, quid ad te?
- V. 20. ... VIDIT ILLUM DISCIPULUM, QUEM DILIGEBAT JESUS, SE-QUENTEM post se, licet injussum. – QUI ET RECUBUIT... Vide Jo. 13, 23.
- V. 21. Sicut in cœna Joannes rogaverat pro Petro, ita nunc Petrus rogat pro Joanne, volens ei fraterni obsequii vicem reddere: HIC AUTEM QUID acturus est? Quis ei exitus reservatur? Quærit ergo a Jesu ut, sicuti de se vaticinatus fuerat martyrium crucis, ita et Joannis mortem prædicere dignetur.
- V. 22. DICIT EI JESUS: SIC EUM VOLO MANERE... In hoc versiculo et in sequenti, ubi Vulgata ponit sic, græcus textus habet  $\dot{z}\dot{z}z$ , si, quod melius quadrat contextui, quomodo etiam Patres græci et latini legunt, et ipsius Vulgatæ nonnulli codices habent. Mendosa ergo est lectio sic, a librariis procul dubio introducta.

EUM VOLO MANERE in hoc mundo superstitem, DONEC VENIAM Vel ad ruinam Jerusalem, vel ad judicium ultimum, QUID AD TE? Ne sis de ea re sollicitus! TU ME SEQUERE, sicut mandavi tibi. Tui esto sollicitus, ceterorum sortem mihi relinque.

V. 23. EXHT ERGO SERMO ISTE INTER FRATRES, Ob hæc verba Christi non bene intellecta, quia discipulus ille non moritur, in qua interpretatione potuerat eos mira S. Joannis longævitas confirmare. — ET tamen non dixit jesus : non moritur, sed : sic... Adeoque sermonem hypothetice enunciatum immerito sensu absoluto sumptum fuisse concludit evangelista.

#### Epilogus.

24. Hic est discipulus ille, qui testimonium perhibet de his, et scripsit hæc: et scimus, quia verum est testimonium ejus. 25. Sunt autem et alia multa quæ fecit Jesus: quæ si scribantur per singula, nec ipsum arbitror mundum capere posse eos, qui scribendi sunt, libros.

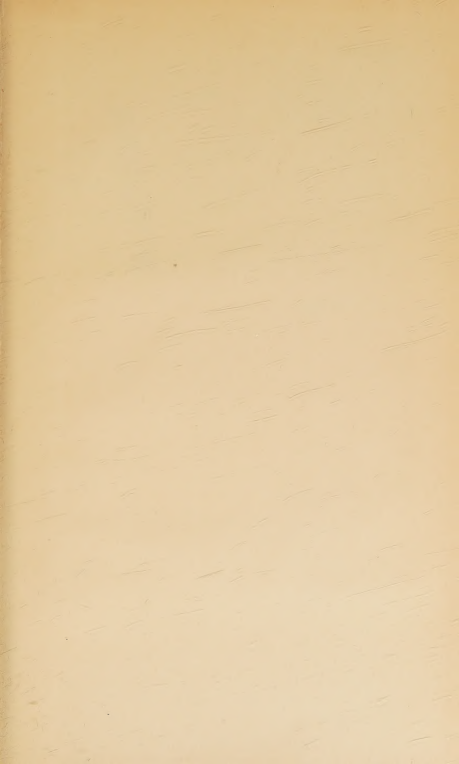
V. 24. HIC EST DISCIPULUS ILLE... Utrum hanc clausulam scripserit ipse evangelista an aliquis ex ejus discipulis, disputatur, ut supra diximus. Prius admittere satius est ob parallelismum Jo. 19, 35. — SCIMUS, ego evangelista et discipuli mei...

V. 25. SUNT AUTEM ET ALIA MULTA... Hujus versiculi authentia minus certa est quam præcedentis, quia minus videtur congruere scribendi modo S. Joannis. Discrimen tamen non tantum est ut cogat nos a traditione christiana veteri recedere.

NEC IPSUM ARBITROR MUNDUM CAPERE POSSE EOS QUI SCRIBENDI SUNT LIBROS. Hyperbolica sane dictio, rerum a Christo gestarum altitudinem et pretium encomio proverbii instar adhibito celebrans. Hæc igitur verba minime esse ad literam intelligenda, per se patet. Similia hyperbolicæ dictionis exempla non pauca exhibet Scriptura in locis de quorum authentia minime disputatur, v. g. Matth. 7, 3: 19, 24; 23, 24; Gen. 22, 17; etc. Immerito ergo aliqui præsentem dicendi formam Spiritus sancti oraculo indignam censuerunt, et ideo totum versiculum ut spurium et nullatenus inspiratum repudiarunt.

LAUDETUR JESUS CHRISTUS!





CATHOLIC THEOLOGICAL UNION
BS2615.C81 C001
COMMENTARIUS IN EVANGELIUM S. JOANNIS QU

0.0011.00002.2010

WITHDRAWN

